مكنىسة الاسسرة 2000

# مهربان القراءة للبميع

المحربات

## فجرالضمير

جیمس هنری بریستید

ترجمة: د. سليم حسن



Uploaded by Samy Salah





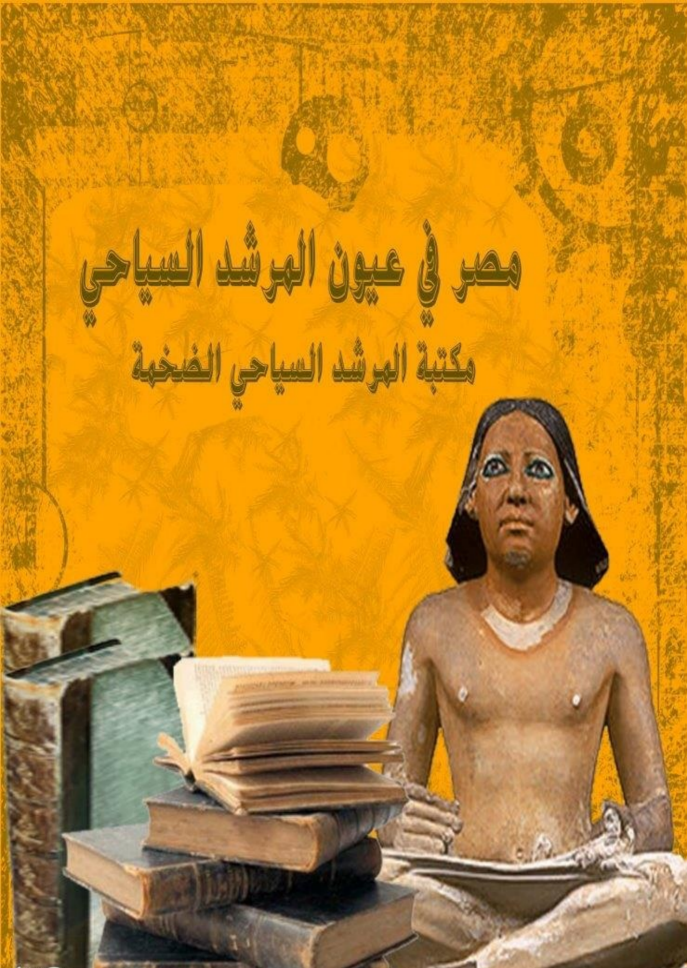


ترجه کا د سالم هست





الهيئة الصارية العامة للكتاب



|              | <br> | <br> |
|--------------|------|------|
|              |      |      |
|              |      |      |
| <b>,</b>     |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
| ļ            |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
| i<br>E       |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
| 1            |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
| 1            |      |      |
| فعد الخريميد |      |      |
| فجرالضمير    |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
|              |      |      |
| •            |      |      |



## فجرالضمير

تألیف: چیمس هنری برستید ترجمة: د. سلیم حسن



#### مهرجان القراءة للجميع ٩٩

مكتبة الأسرة

برعاية السيدة سوزاق مبارك

(سلسلة المصريات)

فجرالضمير

تألیف: چیمس هنری برستید

ترجمة: د. سليم حسن

الجهات المشاركة:

جمعية الرعاية المتكاملة المركزية

وزارة الثقافة

وزارة الإعلام

وزارة التعليم

المجلس الأعلى للشباب والرياضة

د. سمير سرحان التنفيذ: هيئة الكتاب

الغلاف

والإشراف الفدى:

الفنان: محمود الهندى وزارة التنمية الريفية

المشرف العام:

#### على سبيل التقديم

وتمضى قافلة «مكتبة الأسرة» طموحة منتصرة كل عام، وها هى تصدر لعامها السادس على التوالى برعاية كريمة من السيدة سوزان مبارك تحمل دائمًا كل ما يشرى الفكر والوجدان ... عام جديد ودورة جديدة واستمرار لإصدار روائع أعمال المعرفة الإنسانية العربية والعالمية في تسع سلاسل فكرية وعلمية وإبداعية ودينية ومكتبة خاصة بالشباب. تطبع في ملايين النسخ الذي يتلهفها شبابنا صباح كل يوم .. ومشروع جيل تقوده السيدة العظيمة سوزان مبارك التي تعمل ليل نهار من أجل مصر الأجمل والأروع والأعظم.

د. سمیر سرحان



« يعترف بفضل الرجل الذى يتخذ العدالة نبراسا له ، فينهج نهجها » . ( من أقوال الوزير الا ً كبر « بتاح حتب » المننى الا ًصل فى القرن السابع والعصرين ق . م . )

« إن فضيلة الرجل المستقيم أحب ( عند الله ) من ثور الرجل الظالم » ( أى من قربان الرجل الظالم ) .

( من النصيحة الموجهة للأمير « ممريكارع » من والده فرعون أ أهـاسي الأصل عاش في القرن الث**الث وا**لعشرين ق · · · )

« ان العدالة خالدة الذكرى ، فهى تنزل مع من يقيمها إلى القبر . . . ولكن اسمه لا يمحى من الأرض بل يذكر على مم البسنين بسبب المدل » .

( من قصة الفلاح الفصيح الأهناسي الذي عاش في القرق الثالث والعشرين ق . م . )

« إن فضيلة الرجل هي أثره ، ولكن الرجل السي الذكر منسى » . ( من شاهد قبر مصرى عاش حوالي القرن الثاني والعشرين ق . م . )

« قد يفرح أهل زمان الانسان وقد يعمل ابن الانسان على تحليد اسمه أبد الآبدين . . . إن العدالة ستعود إلى مكانها والظلم ينفي من الأرض » .

( من أقوال « نفرروهو » وهو نبي مصري عاش حوالي عام ۲۰۰۰ ق . م. )

« يا آمون أنت أيها الينبوع العذب الذي يروى الظمأ في الصحراء . انه لينبوع موصد لمن يتكلم ومفتوح لمن يتذرع بالصمت ، فإنه حينا يأتى الصامت ، تأمل ! فانه هنالك يجد الينبوع » .

( عن حكيم مصرى قديم عاش حوالي ١٠٠٠ ق ٠ م ٠ )

## فهرس الكتاب

| صفعدة |           |         |               |         |          |                |                |          |          |            |     |           |         |
|-------|-----------|---------|---------------|---------|----------|----------------|----------------|----------|----------|------------|-----|-----------|---------|
| 1     | •         | •       | •             | •       |          | •              | •              | •        |          | •          |     | المعرب    | مقدمة   |
| ٨     | •         | •       | •             | •       | •        |                | •              | •        | •        | •          | •   |           | عهيد .  |
| 17    | •         | •       | •             | •       | •        | •.             | •              | •        | •        | ٠, •       | •   |           | مقدمة   |
| 4.    | •         | •       | • .           | •       | •        | •              | .•             | •        | •        | •          | ٠   |           | إيضاح   |
| 41    | •         | • '     | •             | •       | بد .     | الجد           | الماضى         | اس و     | الأس     | :          |     | الأول     | الفصل   |
| 44    | ٠.        | لشمسر   | إله ا         | نی ــ   | الإنسا   | بتمع           | ة والح         | الطبيه   | آبلمة    | :          |     | الثاني    | الفصل   |
| ٤٨    | •         | •       | ية .          | أخلاق   | ىء الأ   | المباد         | , <b>و</b> لجو | لشمس     | إله ا    | .:         |     | الثالث    | القصل   |
| 11    | •         | •       | •             | وت      | فحة المر | ومكا           | مسية           | دة الش   | المقي    | :          |     | الرابع    | الفصل   |
| ٨٢    | ٠.        | ۰ ۶     | السا ر        | ن إلى   | فرعو     | صعود           | رام و          | ، الأهر  | متوز     | :          |     | الحامس    | الفصل   |
| 9.4   | •         | •       | ٠ ۽           | لسهاوي  | خرة ا    | والآ-          | ممسى           | ب البث   | اللذه    | . <b>:</b> |     | السادس    | القصل   |
| 1.09  |           |         | <b>ُوز</b> ير | نى : أ  | لإنسا    | بتمع ا         | ة والح         | الطبيع   | TLA      | :          |     | السابع    | الفصل ا |
| 14.   | رأوزير    | روظف    | مأوزيم        | جرعم    | امتزا-   | ضرةو           | والحة          | اشمسر    | نورا     | :          |     | الثامن    | الفصل ا |
| 179   |           | ، الحلة | النظاه        | ظهور    | قية وق   | 制              | سئولي          | رك والم  | الساو    | :          |     | اتاسع     | الفصل ا |
| ام٥٦١ | , الأوها  | ں من    | النخلص        | عهد     | أقدم     | ادی و          | مب الم         | ر المذه  | انهيا    | :          |     | لعاشر     | الفصل ا |
| 190 ( | لتبشير )  | ية ( ا  | المسيح        | وفجر    | وائل     | زن الأ         | جتماعيو        | اء الا-  | الأنبي   | :          | شر  | لحادی ع   | الفصل ا |
|       | اعية      | الاجتما | لعدالة        | طيدا    | يل تو    | , <b>ف</b> ىسد | يقدس           | جهاد .   | أقدم     | :          | ٠.  | لثانی عثہ | الفصل ا |
| 771   | •         | •       |               |         | ٠ ٦      | الخلقبا        | ئولية          | بم المسن | وتمم     | -          |     |           |         |
| J     | <u> ۽</u> | الل     | ندات          | العتقا  | اعتناق   | ، على ا        | الشعب          | عامة     | إقبال    | :          | شر  | لثالث عا  | الفصل ا |
| 747   | •         |         | ر .           | السحر   | تشار     | رة <b>و</b> ا: | الآخ           | عة عن    | القدي    | •          |     |           |         |
| 444.  | . •       | •       | • 1           | ٠.      | سيحر     | ة وال          | الآخر          | اب فی    | الحس     | : .        | نىر | لوابع عث  | الفصل   |
| 791   | •         | •       | حيد           | ا للتو  | عقيدة    | أقدم           | المية و        | دة الغا  | السيا    | <b>:</b> · | عشر | لخامس     | الفصل ا |
|       | سي        | الشخ    | نسك           | نبارالة | ىر انتىث | ـــ عص         | تو <b>ن</b> -  | لـ إخنا  | سقوه     | :          | عشر | لسادس     | المصل ا |
| 441   | •         | •       | •             | •       | •        | ٠ لو           | خاعت           | كهانة و  | ال       |            |     |           |         |
| 11    | •         | •       | •             | •       | •        | لمقي           | نا الخ         | ر إر ث   | مصاد     | :          | شر  | لسابع عا  | الفصل ا |
| ٥١٤   | •         | •       |               |         |          |                |                | , રૂં    |          | :          | كشر | لشامن ع   | الفصل ا |
| ٥١٤   | •         |         |               |         |          |                |                | - الطب   |          |            |     |           |         |
| 244   |           |         |               |         |          | •              |                |          |          |            |     |           |         |
|       |           |         |               |         |          | •              |                | الانت    |          |            |     |           |         |
| ٤٣٩   |           | •       | •             | •       | •        |                | ځ.             | البشر    |          |            |     |           |         |
| 143   | •         | •       | جديد          | خلقي -  | ئۇ ئر ـ  | ريد آ          | ي الج          | الماض    | <u> </u> |            |     |           | 1       |
| ٤٤٠   |           |         |               | •       | •        | خلاق           | والأ           | القوة    | - 6      | ,          |     | 1         |         |

## بسم الله الرعن الرحم

#### مقددمة المعرب

مثل الباحث في تاريخ الحضارة المصرية القديمة ، كمثل السائح الذي يجتاز مفازة مترامية الأطراف ، يتخللها بعض وديان ذات عيون تتفجر المياه من خلالها ، وتلك الوديان تقع على مسافات في أرجاء تلك المفازة الشاسعة ، ومن عيونها المتفجرة يطفى ، ذلك السائح غلته ويتفياً في ظلال واديها ؛ فهو يقطع الميل تلو الميل عدة أيام ، ولا يصادف في طريقه إلا الرمال القاحلة والصحاري المالحة ، على أنه قد يعترضه الفينة بعد الفنية بعض الكلا الذي تخلف عن جود الساء بمائها في فترات متباعدة ، وهكذا يسير هذا السائح ولا زاد معه ولا ماء إلا ماحمله من آخر عين غادرها ، إلى أن يستقر به المطاف في واد خصيب آخر . وهناك ينعم مرة أخرى بالماء والزاد . وهذه هي نفس حال المؤرخ الذي يؤلف تاريخ الحضارة المصرية القديمة . فالمصادر الأصلية لديه ضئيلة شيئا عن ناحية من عصر معين من مجاهل ذلك التاريخ ؛ فإن النواحي الأخرى لنفس ذلك العصر قد تستحصى عليه ، وقد تكون أبوابها موصدة في وجهه ؛ لنفس ذلك العصر قد تستحصى عليه ، وقد تكون أبوابها موصدة في وجهه ؛ لأن أخبار تلك النواحي قد اختفت إلى الأبد ، أو لأن أسرارها لا تزال دفينة تحت تربة مصر لم يكشف عنها بعد .

فالمؤرخ فى مثل هذا الموقف الحرج ، لايحد مندوحة مر. أن يصول ويجول ويشنى غلته بما لديه من المعلومات عن الناحية المعروفة ، ثم يمر مر الكرام بالنواحى المجهولة له ، وقد يستعين أحيانا بما لديه من قوة الحيال ، وما فطر عليه من تجارب على مل مذلك الفراغ المقفر الذي يعترضه في طريقه

وهو فى ذلك لا يأمن شر العثار ، وبخاصة إذا تغالى فى إرخاء العنان لخياله الخصب . ثم نرى هذا المؤرخ بعد التقدم فى سيره فى تلك الفجوة المقفرة ، يستقر به المقام كرة أخرى فى واد آخر تتفجر عيونه بالمعلومات الممتعة ، فيتحفنا بها بقدر ما يجود به ماء ذلك الوادى ، وهكذا يتابع المؤرخ السير من واد خصيب إلى واد غير ذى زرع ، حتى يصل إلى نهاية المطاف .

على أنه عندما يتصفح مثل هذا المؤلف أحد المؤرخين المحدثين ، أو الذين لم يجربوا الكتابة فى التاريخ القديم وما فيه من فجو ات كبيرة ، لا يسعه إلا أن يكيل اللوم جزافا للمؤرخ القديم ويصب عليه جام انتقاداته ، ويرميه بالتقصير فى بعض المواضيع وفى التطويل فى غيرها ، وما شابه ذلك من الانتقادات التى يجب أن توجه بحق لمؤرخ التاريخ الحديث الذى لا عذر له فى التقصير عن إيفائها حقها .

والواقع أننا لا نبالغ إذا قررنا أن المؤرخ الذى يؤلف فى التاريخ القديم، يشبه من كان على سفر ليلا فى مركبة بخارية تشق به المسافات الشاسعة فى ظلمة حالكة يتخللها بعض أقباس ضئيلة من النور هنا وهناك، إلى أن يصل المسافر إلى محط مضاء بالأنوار الساطعة، فيستيقظ على ضوئه ويرى ماحوله من أناس ومبان وسلع، وبعد أن يقضى لحظة بها يتابع سيره ثانية فى ظلمة حالكة إلى أن يصل إلى محط آخر، وهكذا حتى ياقى عصا تطوافه. فهذه الظلمة هى مجاهل التاريخ القديم، وتلك المجاط هى المعلومات التي جاء بها الزمن، وأبقى عليها الدهر.

وخلاصة القول: أن المؤرخ فى التاريخ القديم ، لا يستطيع أن يكتب كتابا متصلة أفكاره بعضها ببعض تمام الاتصال فى تاريخ أى بلدة قديمة قد ضاعت معظم آثارها أوكانت لا تزال دفينة نحت تربتها لم يكشف عنها بعد . وتنحصر براعة المؤرخ الذى يتصدى لكتابة تاريخ دولة قديمة فى سعة اطلاعه وقوة خياله ، وقدرته على استنباط الحوادث العظيمة وربطها بما لديه من المعلومات الصئيلة الهزيلة التى أبقت عليها يد الدهر . فهو بنلك المقدرة يمكنه أن يتغلب

على الفحوات التي تعترض سيره . ولست مالغا إذا قررت هنا أن خيركتاب أخرج للناس في هذا العصر من ذلك الطراز هو كتاب: « فجر الضمير ، الذي وضعه الاستاذ . برستد ، في عام ١٩٣٤ ، وهو في الواقع مؤلف يدلل على أن مصر أصل حضارة العالم ومهدها الأول؛ بل في مصر شعر الإنسان لأول مرة بنداء الضمير ، فنشأ الضمير الإنساني بمصر وترعرع ، وبها تكونت الأخلاق النفسية . وقد أخذ الاستاذ . برستد ، يعالج تطور هذا الموضوع منذ أقدم العهود الإنسانية ، إلى أن انطفأ قبس الحضارة في مصر حو الى عام ٥٢٥ قبل الميلاد . فَمصر فى نظره حسب الوثائق التاريخية التى وصلتنا عن العالمُ القديم إلى الآن ، هي مهد حضارة العالم ؛ وعن هذه الحضارة أخذ العبرانيون ، ونقل الأوربيون عن العبرانيين حضارتهم ، وبذلك يكون الاستاذ . برستد ، قد هدم بكتابه الخالد هذا ، النظريات الراسخة في أذهان الكثيرين القائلة بأن الحضارة الأوربية أخذت عن العبرانيين . على أن هذا الرأى لايزال يعتنقه بعض من لم يقر أكتاب « برستد ، إلى الآن ، وكأن هذا الأثرى العظيم بكتابه هذا قد أظهر للعالم أجمع بأن المصدر الأصلي لكل حضارات الإنسانية ، هي مصرنا العزيزة . لذلك يخيّل إلى أن « مصطفى كامل ، حينها قال : « لو لم أولد مصريا لوددت أن أكون مصريا »كان يحس في أعماق قلبه وفي دمه ما سيظهره الاستاذ « برسند » للعالم عماكان لمصر من السيادة المطلقة والقدم السابقة ، في تكوين ثقافة العالم ، وفى وضع أسس الآخلاق وانبثاق فجر الضمير الذى شع على جميع العالم . ولا غرابة في إحساس « مصطفى كامل ، بهذا الشعور ، وبتلك العزة القومية والعظمة النفسية التي عزز صدقها « برستد » عام ١٩٣٤ وهو العام الذي ظهر فيه كتابه و فجر الضمير ، ، فإن البلاد العريقة في المجد كالشجرة المباركة الطيبة ، تأنى أكلها كل حين ، وتنبت بين آونة وأخرى أفذاذا تجرى فى دمائهم قوة العزة القومية والمجد التليد؛ فيشعرون بعظمة بلادهم ، وماكان لها من تاريخ مجيد، فتنطلق ألسنتهم معبرة عن ذلك بالإلهام المحض.

والعظيم يقدر العظيم؛ فالأستاذ «برستد» قد شغف فى بادى عياته بدرس تاريخ الشرق القديم عامة ، ولكن لما اشتد ساعده مال بكل نفسه وروحه

لدرس تاريخ مصر وحضارتها ، وأنفق فى سبيل الوصول إلى معرفة مكانة مصر بين دول العالم القديم ما يربى على ألف ألف جنيه ، جمعها من رجالات أمريكا الذين يشجعون العلم والبحوث القديمة . وقد انتهى به البحث بعد درس حضارات الامم الشرقية القديمة كلها ؛ إلى أن مصر أصل مدنيات العالم ، ومنبت نشوء الضمير ، والبيئة الأولى التي نمت فيها الأخلاق ، فهو إذن رجل عظيم كشف عن ماضى أمة عظيمة .

ولعمرى لقد قضى الأستاذ « برستد » بكتابه « فجر الضمير » على الخرافات والترهات التى كانت شائعة بين السواد الأعظم من علماء التاريخ القديم والحديث قضاء مبرما ، ففريق منهم ظن أن الصين والهند ثم بلاد اليو بان كانت مهد الحضارة العالمية وعنها أخذ العالم الحديث ، والواقع أن مصر كما ذكر نا آنفا هي التي أخذ عنها العالم حضارته عن طريق فلسطين التي ليس لها فضل في ذلك سوى انها كانت نقطة الاتصال بين الحضارة الأوربية والحضارة المصرية . على أن العبرانيين قد نقلوا الحضارة المصرية إلى أوربا مشوهة بعض الشيء ثم صقلها الاوربيون بطورهم حسب أمزجتهم وألبسوها ثو با جديدا كل نسجه من خيوط المدنية المصرية . فما نراه الآن من روائع المؤلفات اليونانية القديمة ، وما نسج على منواله الكتاب الاوربيون قديما وحديثا يرجع في عنصره إلى أصل مصرى قديم . كل ذلك قد شرحه الاستاذ « برستد » شرحا فياضا مستفيضا تدعمه الوثائق الأصلية القديمة عما لا يترك بحالا لأي ناقد يفهم الحقائق على وجهها الصحيح ولا يتعصب إلى فريق دون فريق .

إن الذي يتصفح كتاب الأستاذ « برستد » و بخاصة الفصل الأول منه يلحظ لأول وهلة أنه يريد أن يلفت نظر العالم إلى أهمية ضرورة البحث والتنقيب عن تاريخ الشرق القديم ووضعه أمام أعين العالم و تدوينه بصورة واضحة ، حتى يكون وسيلة لمعرفة أصل الحضارة الحديثة . وفي الحق قد أفلح الأستاذ « برستد » فلاحا منقطع النظير بقدر ماوصلت إليه معلوماته في تجديد الماضي القديم و جعله حيا أمامنا يتكلم و يناقش ، وسيجد القارى أن الأستاذ هو أول من قسم تاريخ الإنسانية عصرين بارزين : الأول عصر كفاح الإنسان مع المادة

والقوى الطبيعية والتغلب عليها نهائيا ، والعصر الثاني هو عصر الكفاح بينه وبين نفسه الباطنة ، وذلك حينها أخذ ضميره يبزغ وأخلاقه تتكون ، ويقدر « برستد » زمن كفاحه المادى بنحو مليون سنة ، أما عصر بزوغ ضميره فقد بدأ محس به منذ أن عرف كيف يدون أفكاره بالكتابة ، ويقدر عمره بنحو ...ه سنة تقريباً . ويعتقد الأستاذ « برستد » أثنا لا نزال في مستهل عصر تكوين أخلاقنا وأننا ما زلنا على أبواب مملكتها الشاسعة المترامية الأطراف التي لم نرد مجالها بعد ، وأنه بيننا وبين الوصول إلى نهاية حدود تلك المملكة أهوال ومصاعب شاقة ربمــا استغرق التغلب عليها مئات الآلاف من السنين ويعني بذلك الوقت الذي يصل الإنسان فيه إلى التحلي بالمثل العليا من الأخلاق ويقلع عن المادة وما يجلبه حبِّ الاستحواذ عليها من المشاحنات والحروب والأحقاد التي يغلي مرجلها في كل نواحي العالم ولا يزال يشتد غليانه الآن . ولعمرى إذا سما الإنسان إلى تلك المرتبة المنشودة ، فإن أرضنا تكون الجنة التي وعد بها المتقون ، ولكن أنى للإنسان أن يصل إلى تلك المرتبة ، ونحن كلما تقدمنا خطوة نحو الأخلاق الفاضلة رجعناها ثانية ، بل تقهقرنا إلى ما وراءها ، وهل نحلم بأن ننتقل إلى تلك المنزلة العالية التي تلحقا بالملائكة ونحن لا نزال نتفنن في إجادة آلات القتل والفتك والتدمير ؟ والواقع أن العالم الآن في درك خلق مشين ونشاط مادي قتال، وإن أخلاقنا تنجذب بقوة نحو المادة والوحشية حتى ارتمت في أحضانهما ، وسيبتى الحال كذلك إلى أن يتيح الله للعالم من يطنئ تغلغل نار المادة في قلوب الشعوب،ويمطرنا من فيضه سيلا من الاخلاق الفاضلة يسير بالعالم ويتقدم به في مجاهل مملكة الأخلاق والضمير الحي إلى أن يصل به إلى الغاية المنشودة .

ولا إخال القارى الكريم بعد هذه المقدمة الطويلة إلا قد فهم القصد الذى من أجله ترجمت كتاب الأستاذ ، برستد ، هذا ، وفضلا عما بينت من مناقب هذا الكتاب فإنه لو رزقنى الله علم الأستاذ ، برستد ، وطول خبرته بدراسة أمم الشرق القديمة عامة ودراسة آثار مصر خاصة لما كان فى وسعى أن أدون خيرا من هذا الكتاب فى فصاحته وبيانه وانسجام عباراته وقوة منطقه وأخذه بتلابيب القارى حتى ليجعل مجاهل التاريخ المصرى القديم المقفر من المعلومات

كأنها رياض وحدائق غناء لا تسأم النفس قراءته ، ولا يمل النظر تصفح فصوله ، وإذا قدر وكانت لى تلك الهبات العظيمة التي وهبها الله الاستاذ « برستد » فى إخراج كتابه بما فيه من فصاحة وبيان وحسن تعبير وعلم فياض فإنى قد أتهم بمحاباة بلادى ويكون كتابى لذلك موضع ريبة وشك عند جمهرة العلماء عامة ومن لايميلون المصرية أو يتنصلون منها خاصة ، لأنه أتى على لسان من يحب بلاده فينسب إليها ما يرفع قدرها تعصبا منه ومحاباة وإشادة بذكرها وتغالبًا في إعلاء شأنها . من أجلُّ ذلك اعتقدت في قرارة نفسي أن أكبر خدمة أقدمها لوطني العزيز أن أترجم كتاب . فجر الضمير ، للاستاذ . برستد ، إلى لغننا العربية وأنا على علم بما سألاقبه من مشقة وجهد في إبرازه في ثوب عربي مقبول لا أخرج فيه عن الأصل الإنجليزى فى معناه وثوبه الفلسني . وقد ساعدني على حل غو امض بعض فقرات هذا الكتاب وجم غفير من تعبيراته العويصة الملغزة دراساتي المصرية القديمة التي بدونها ما استطعت أن أصل إلى ترجمة هذا الكتاب، ولا يفوتني هنا أن ألفت النظر إلى أن القارى ً الكريم إذا أراد أن يقرن بين الأصل الإنجليزى والترجمة العربية فإنه سيجد أحيانا بعض الفوارق الدقيقة قد حتمتها الفروق بين التعبير في اللغتين أو قد يكون منشؤها أن الاستاذ « برستد » يشير إلى حوادث وأشخاص تاريخية لا يفهم كنهها إلا منله دراية بالآثارالمصرية خاصة والآثار الشرقية القديمة عامة ،ولقد حرصت دائمًا على شرح تلك الأشياء الغامضة في هوامش طويلة أو قصيرة حسب المقام.

وفى ختام هذه المقدمة أحب أن أذكر أن الاستاذ و برستد ، قد قال فى مقدمة كتابه : و إنه يجب على نشء الجيل الحاضر أن يقرءوا هذا الكتاب الذى يبحث فى تاريخ نشأة الاخلاق بعد بزوغ فجر الضمير فى العالم المصرى ، لذلك رأيت أنه إذا كان المؤلف يحتم على شباب العالم الغربي أن يقرءوا هذا الكتاب فإنه يكون من ألزم الواجبات على كل مصرى مثقف أن يستوعب ما احتواه لانه تاريخ نشأة الاخلاق فى بلاده التى أخذ عنها كل العالم .

وإنى أرجو فى النهاية أن أكون قد قمت ببعض ما يجب على نحو بلادى كما أرجو أن يهتم كل مصرى يحترم نفسه ويقدر منزلة بلاده بقراءة هذا الكتاب لعل فى ذلك باعثا لإحياء الماضى المجيد الذى لا يزال العالم الغربى يرد مناهله ويسير على هداه منذ أقدم عهده حتى يومنا هذا دون أن يشعر أحد منا بذلك حتى أبرزه لنا الاستاذ « برستد » فى « فجر الضمير » أو كما أسميه « مصر أصل مدنيات العالم » مى

سليم حسن

ینایر سنة ۱۹۵۳

## 25

لقد أصبح من الآراء العامة المؤسفة الشائعة بين أبناء الجيل الذي أعقب الحرب العالمية ، أن الإنسان لم يتورع يوما ما عن استعمال قوته الآلية المتزايدة في الفتك بأبناء جنسه ، وقد برهنت الحرب العالمية على إمكان وصول قدرة الإنسان الميكانيكية الهائلة على القيام بأعمال التخريب إلى حد مروع فليست هناك إذن إلا قوة واحدة في استطاعتها أن تقف في وجه هذا التدمير : هي الضمير الإنساني . وهو شيء اعتاد نشء الجيل الحديث أن يعده مجموعة محددة من الوساوس البالية . إذ كل فرد يعلم أن قوة الإنسان الآلية المدهشة ليست إلا نتاج تطور طويل ولكن لسناكلنا ندرك أن هذه الحقيقة نفسها تنطبق كذلك على القوة الاجتماعية التي نسميها الضمير ، مع التسليم بفارق واحد هام بينهما وهو : أن الإنسان بصفته أقدم المخلوقات صنعا للاّلات ،كان مجدا في صنع أسلحة فِناكة منذ نحو مليون سِنة ، في حين أن الضمير لم يبرز في شكل قوة أجتماعية إلا منذ مدة لا تزيد على خمسة آلاف سنة ، أى أن أحد التطورين قد سبق الآخر بشيوط بعيد ؛ فأحدهما عتيق، والآخر وليد عهد 🕝 قريب لابزال أمامه ممكنات لا حصر لها. أليس في مقدورنا أن نعمل بجد لإنماء هذا الضمير الحديث الميلاد ؟ حتى يصير مظهر ا من مظاهر حسن النية ، ويصبح من القوة بحيث يخمد أنفاس القوة الوحشية الباقية في نفوسنا ؟ إن القيام بهذا الواجب يكون بالطبع أقل صعوبة بكثير مما عاناه أجدادنا المتوحشون في هذا المضمار لأنهم خلقوا ضميرًا في عالم لم يكن فيه أول الأمر أي شعور بالضمير .

إن أعظم ظاهرة أساسية فى تقدم حياة الإنسان هو نشوء المبادئ الخلقية وظهور عنصر ، الأخلاق ، ، وهو تحول فى حياة الإنسان ، يدلنا التاريخ على أنه وليد الامس فقط ، وقد يكون من الخير أن نعيد الإشادة بتلك القيم القديمة

التى أصبحت فى زوايا الإهمال لاستخفافنا بها، وبخاصة فى هذا الوقت الذى أصبح فيه الجيل الحديث ينبذ الأخلاق الموروثة ظهريا، ولكى نتمثل صورة حقة لقيمة الأخلاق الفاضلة وتأثيرها فى الحياة الإنسانية يجب أن نجتهد فى الكشف عن الطريقة التى وصل بها الإنسان للمرة الأولى إلى إدراك الاخلاق وتقدير قيمتها. فحينها نلق بنظرنا إلى الوراء فى بداية وجود بنى البشر ينكشف لذا فى الحال أن الإنسان قد بدأ حياته متوحشا مجردا من الأخلاق، فكيف أصبح فى وقت ما صاحب وازع خلق ، وكيف خضع فى النهاية للوازع الحلق عندما أحس به وتلتى وحيه ؟ وكيف ينهض عالم خال من أى تصور للأخلاق المنابعثة من قرارة نفله ؟ وكيف ينهض عالم خال من أى الإصوات الباطنة الى التعمدة من قرارة نفله ؟ وكيف أنه رغم الفوائد الظاهرة الملموسة التى تفيدها المنبعثة من قرارة نفله ؟ وكيف أنه رغم الفوائد الظاهرة الملموسة التى تفيدها الفتوح المادية ظهر الجيل الأول من الناس مدركين القيم الباطنة التى لا ترى ؟ الفتوح المادية الموروثة عن الماضى باعتبارها مبادئ"، تلك المبادئ التي لانعرف أى شي، عن أصلها ؟

فالوثائق القديمة التي تمدنا بالجواب على هذه الأسئلة ، وتكشف لنا عن أصول مثلنا الوراثية ، قد عرضناها في هذا الكتاب مترجمة ومصحوبة بتعليقات وشروح تجعلها سهلة الفهم ، إلى حد لابأس به ، والواقع أن هذه الوثائق تكشف لنا عن فجر الضمير ونشوء أقدم مثل للسلوك ، وما نتج عن ذلك من ظهور عصر الأخلاق ، وهو تطور لا تنحصر أهميته في كونه خلابا لن يتبعه خطوة فخطوة ، بل لأنه يعد فضلا عن ذلك رؤيا جديدة للأمل في مثل زماننا هذا . وبعض هذه المصادر القديمة عبارة عن قصص شرقية مشوقة قد تجعل القارئ يتنقل في أرجائها براحة وبهجة وغبطة . وبعضها الآخر مصادر لا يمكن تناولها ولا هضمها بسهولة . فإذا كان القارئ الناشي الذي وضع هذا الكتاب من أجله خاصة يجد نفسه متعثرا في سيره في تفهم هذه وضع هذا الكتاب من أجله خاصة يجد نفسه متعثرا في سيره في تفهم هذه الأصول الأخيرة ، ويجنح إلى التخلى عن متابعها ، فإني أقترح عليه أن يقر أ

الوحشية إلى عصر الأخلاق ــكا يظهر فى هذا الكتاب ــ فى موضعه الصحيح وعلى أساسه التاريخي المناسب .

لقد حفظت في طفو لتي مشل إخواني من الصبية « الوصايا العشر ، ، وعلمت أن أحترمها لأنه أكد لي أنها أنزلت من السموات على « موسى » ، وأن اتباعها كان من أجل ذلك لزاما على ، وإنى أذكر أنني كلما كذبت كنت أجد لنفسي سلوة في أنه لا توجد وصية تقول: « بحب عليك ألا تكذب ، ، وإن الوصايا العشر لا تحرم الكذب إلا في شهادة الزور فقط . أي عندما يؤدى الإنسان شهادة أمام المحاكم يمكن أن تضر بجاره . ولما اشتد ساعدى بدأت أشعر في نفسي بشيء من القلق وأخذت أحس بأن قانون الأخلاق الذي لا يحرم الكذب هو قانون ناقص ، وبقيت هذه الفكرة تجول مخلدي زمنا طويلا قبل أن أضع لنفسي السؤال الهام التالي : كيف ظهر في نفسي الشعور مهذا النقص ؟ ومر. أين حصلت بنفسى على المقياس الخلقي الذي كشفت به عن هذا النقص في الوصايا العشر ؟ ولقدكان يوما أسود على احترامي الموروث للعقيدة الدينية القائلة , بنزول الوحي ، حينها بدأت عندى تلك النجربة النفسية . بل قد ظهرت أمامي تجارب أشد إقلاقا لنفسي وذلك عندما كشفت وأنا مستشرق مبتدى أن المصريين كان لهم مقياس خلق أسمى بكثير من الوصايا العشر وأن هذا المقياس ظهر قبل أن تُكتب تلك الوصايا ىألف سنة .

على أن أمثال هذه التجارب الشخصية قد أصبحت الآن فى مخيلتى من الذكريات الضعيفة كلما التفت إلى الوراء ناظر الميها بعد أن قضيت أكثر من أربعين عاما فى البحث محاولا تحديد الأدلة التى وصلت إلينا بين الآثار القديمة الشرقية عن هذه المسألة الأساسية الخاصة بأصل الأخلاق. وعندما تقدمت فى هذه البحوث، ازداد اقتناعى بأن نتائج تلك البحوث ستصبح سهلة التناول لأى قارى عادى. وأن الجيل الحالى من الشباب الذين قد يشغل بالهم بمثل تلك المسائل الأساسية كما حدث لى ، يجب أن يكون فى متناولهم وسيلة للتثبت من هذه الحقائق.

ولقد وضعت من وقت لآخر مو جزات تاريخية عن الرتقاء حياة الإنسان المبكرة قبل ظهور أوربا المتحضرة وبخاصة عن الحقائق التي استقيتها من الآثار المصرية، فني عام ١٩١٧ وضعت بعض هذه النتائج في صورة كتاب ناريخ للمدارس الأمريكية ثم قدمت في نفس العام بحثا أنضج من سابقه عن التطور الأخلاقي والديني عند الإنسان القديم، إلى طلاب اتحاد المعهد الديني في محاضرات «مورس» Morse Lectures ثم إلى طلبة جامعة كورنل Morse Lectures في أبحاث تحضيرية عرفت بمحاضرات «مسنجر» مسنجر ، أسسها الدكتور تحت رعاية مؤسسة جديدة خصصت للبحث في «التطور» أسسها الدكتور ، مسنجر » من ها تين السلسلتين من المحاضرات طبعت ، محاضرات مورس » في ذلك الوقت .

وأخيرا أخذ المؤلف على عاتقه فى كلية برين نور Bryn Nawr College فى سلسلة دروس تمهيدية تحت رعاية مؤسسة محاضرات مارى فلكسترالجديدة بأن يقدم صورة أوسع من الصور السابقة عن الموضوع كله ، غير أنها لم تطبع قط مثلها فى ذلك مثل محاضرات ، مسنجر ، فى «كورنل ، ويجد القارى و في هذا الكتاب بعض النتائج الأساسية المستخلصة من تلك المحاضرات و بعض متون عاضرات ، مورس ، نفسها بدون نص على الاقتباس . وإنى مدين هنا بالشكر دينا عظيما للدكتور إديث ويليمز وير Ware للاقتباس . وإنى مدين هنا بالشكر المساعدة فى ترتيب تلك المواد القديمة وفى وضع التصميم الإيضاحي وفى تحضير الفهرس وقراءة تجارب الطبع وغير ذلك .

وقد سجل المؤلف اعتقاده من زمن يرجع إلى عام ١٩١٢ في محاضرات مورس ، أن مجموعة من ورق البردى المصرى ألفت في العهد الإقطاعي حوالي ٢٠٠٠ ق. م. تدل محتوياتها على أنها أكثر من إنتاج أدبى مزخرف الالفاظ مخالفا في ذلك الفكرة التي كانت سائدة عن تلك الأوراق عند جمهرة علماء الآثار حتى ذلك الوقت. ويرى المؤلف أن هذه المقالات تحوى في ثناياها آراء اجتماعية تعتبر أقدم بحوث معروفة في الاجتماع كتبها مؤلفوها الاقدمون لشكون حملة دعاية لاول جهاد مقدس في سبيل العدالة الاجتماعية. ولذلك

يعد مؤلفوها أول المصلحين الاجتماعيين. وقد قضى المؤلف أكثر من عشرين عاما فى تأمل هذه الوثائق فلم يزده ذلك إلا تثبتا من صدق رأيه وأن قبول هذا التفسير الاجتماعي للمصادر المذكورة إنما هو بالنسبة لنظرية تطور المدنية المصرية مثل العمل الذي قام به منذ عهد بعيد النقاد المؤرخون المستنيرون الذين يطلق عليهم نقاد دار الكتاب المقدس فى سبيل تطور الحضارة العبرانية ، مع فارق واحد هو أنه فى خدمة قضية تطور الحضارة العبرانية كان النقد التاريخي يسير ببطء نحو فهم وقبول هذا التصوير والتفسير الاجتماعيين.

ولقد كان الحال كذلك فى تصوير المؤلف للتطور الإجتماعى فى الديانة والمبادى الأخلاقية بمصر القديمة ، وبخاصة ماكان أساسه أوراق بردى العهد الإقطاعى السالفة الذكر . وعلى كل حال فإن تفسير المؤلف لما تقدم قد وجد صدراً رحبا فى فرنسا إذ قبل هذا التفسير واستعمله صديقه المأسوف عليه «جورج بنديت ، أمين متحف اللوفر وعضو معهد فرنسا ، وكذلك سار على نهجه وأتقن التعقيب عليه «اسكندر موريه ، خلف «مسبرو » فى كلية فرنسا وخلف «بنديت » فى معهد فرنسا . وبما لا يتطرق إليه الشك أن هذا التفسير الاجتماعى للمصادر المصرية وتصوير الديانة المصرية تصويراً اجتماعيا بجعلها أقدم مصدر عرف حتى الآن عن تطور الأخلاق والمثل الاجتماعية ، سينال ذلك القبول العام الذى ناله نظيره فى تفسير التاريخ العبرى .

ومنذ إلقاء المحاضرات التي نوهنا عنها فيها سلف كشف عن وثائق أثرية جديدة (وخاصة في مصر) لم تزد فقط في معلوماتنا زيادة ملموسة ، بل إنها أثبتت لنا كذلك أهمية أوراق البردي الاجتماعية التي ترجع إلى العهد الإقطاعي وقد كان أعظم كشف جاوز حد المألوف في هذه الناحية هو أننا عرفنا أن حكمة وأمينمو بي ، التي حفظت لنا في ورقة مصرية بالمتحف البريطاني ، قد ترجمت إلى العبرية في الازمان الغابرة وأنه بذيوعها في فلسطين صارت مصدرا استقى منه جزء بأكمله من كتاب الامثال في التوراة .

فكم من قس حديث طلب إليه أن يعظ جماعة من رجال الأعمال قد قوى موعظته باقتباسه العبارة التالية من كتاب الأمثال : « هل ترى رجلا جادا في التجارة ، إنه سيحظى بالمثول أمام الملوك ؟ ، على أنه ليس من المحتمل أن أى قس من هؤلاء قد مهد لعظته بملاحظة تدل على أن ما اقتبسه قد نقله ناشر الأمثال العبرية عن كتاب مصرى في الحكمة الخلقية أقدم من التوراة بكثير. لقد أضاف هذا الكشف أهمية بعيدة المدى إلى الحقيقة القائلة بأن التقدم الحضارى في المالك التي تحيط بفلسطين كان أقدم بعدة آلاف من السنين من التقدم العبرى ، ولقد أصبح الآن من الواضح الجلي أن التقدم الاجتماعي والخلق الناضج الذي أحرزه البشر في وادى النيل الذي يعد أقدم من التقدم العبرى بثلاثة آلاف سنة ، قد ساهم مساهمة فعلية في تكوين الأدب العبرى الذي نسميه نحن « التوراة » وعلى ذلك فإن إرثنا الخلقي مشتق من ماض إنسانى واسع المدى أقدم بدرجة عظيمة من ماضي العبرانيين ، وأن هذا الإرث لم ينحدر إلينامن العبرانيين ، بل جاء عن طريقهم . والواقع أن نهوض الإنسان إلى المثل الاجتماعية قد حدث قبل أن يبدأ مايسميه رجال اللاهوت بعصر الوحى بزمن طويل ، وأن هذا النهوض نتيجة للخبرة الاجتماعية التي مارسها الإنسان نفسه ، ولم يزج إلى هذا العالم من الخارج .

إن الحقيقة القائلة بأن أفكار الإنسان الأول الخلقية أتت نتيجة لخبرته الاجتماعية الشخصية تعد من أعمق المعاني لرجال الفكر في عصر نا . فالإنسان قد نهض إلى مرئيات الأخلاق من وحشية عصر ما قبل التاريخ على أساس تجاربه الشخصية . فإن ذلك العمل العظيم الذي أوجد على كرتنا الأرضية تلك الحياة المستمرة الرقى ، سواء أكان ذلك في حياة الإنسان أم في حياة الحيوان ، كان عمل انتقال من عالم يجهل الأخلاق إلى دنيا ذات قيم باطنة تسمو على المادة أي إلى دنيا تشعر لأول مرة بمثل تلك القيم ، ولأول مرة تحس بالأخلاق وتسعى للوصول إليها . وبهذا العمل العظيم وصل الإنسان إلى الكشف عن على على خديدة لم يرد مجاهلها بعد . على أن الكشف عنها في حد ذاته كان أصعب

منالا بالنسبة إلى ارتباد مجاهلها المقبل ، ويعد هذا الكشف حادثا قريب العهد ، أما ارتباد تلك المملكة فإن الإنسان لا يزال فى بدايته . فهو إذن منهاج لم يتم قطع مراحله بعد ويجب أن تستمر فيه على يدكل جيل مقبل .

وعلى ذلك فإن ما نحتاج إليه نحن أبناء الجيل الحاضر أكثر من أى شيء آخر هو الثقة في الإنسان ، وإني أعتقد أن قصة نهوضه تعتبر قاعدة لا مثيل لها للثقة النامة به. ويعد الكشف عن الأخلاق أسمى عمل تم على يد الإنسان من بين كل الفتوح التي جعلت نهوضه في حير الإمكان . وقد انبثق عصر فجر الضمير والاخلاق على العالم دون أن يزج به من العالم الخارجي عن طريق منهاج خني يسمى الإلهام أو الوحى ، بل كان منشؤه حياة الإنسان نفسه ، ويرجع ذلك الانبثاق إلى مدة ألني سنة قبل بداية عصر وحى رجال اللاهوت ، فأضاء ظلمة الحيرة الاجتماعية ، والكفاح الباطني في نفس الإنسان ، فكان بذلك دليلا قاطعا على قيمة الإنسان . ومهما قيل إن نورا سماويا ساقته القدرة الإلهية على فلسطين خاصة فإن ذلك لم يحر م الإنسان من التحلي بتاج فار حياته الذي ناله على الأرض ، وأعنى بذلك التاج كشفه للأخلاق ، فإنه يعد على ما نعلم أعظم كشف حدث في مجال حياة التطور البشرى .

وقد حددت الآن مكانة العبرانيين في هذا التطور من الوجهة التاريخية وسيحاول المؤلف في هذا الكتاب أن يجعل تلك المكانة أكثر وضوحا وجلاء.

ولهذه المناسبة يهم المؤلف أن يسترعى الانظار إلى أمر واقع وهو اهتمامه طولحياته بالدراسات العبرية. فقد درس اللغة العبرية سنين عدة لفصول جامعية ويوجد الآن من بين تلاميذه كثيرون بمن أصبحوا ربانيين (حاحامات) وله من يهود الجيل الحاضر أصدقاء كثيرون من ذوى المكانة العالمية في المجتمع لقد اعتمدنا في تدوين الآراء الخاصة بمكانة الحضارة العبرانية في التاريخ على استنباطات سليمة استنبطت من الوثائق القديمة ولذلك نرى من الحكمة أن نشير هنا ، ويخاصة في عصر لايزال يوجد فيه بكل أسف شيء من التعصب ضد الجنس السامي ، إلى أن هذا الكتاب قد ألف بروح خالية من كل شعور مضاد

الساميين ، بل على العكس من ذلك قد كان إعجاب المؤلف بالأدب اليهودى الذى أخذ فى دراسته منذ صغره عاملا مؤثرا فى نفسه لدرجة أن حكمه عليه كان دائما تحت تأثير عامل المحبة دون أى عامل آخر.

إن فى تاريخ الحضارة العبرانية القديمة دليلا ساطعا على تقدم الحياة البشرية وعلى رقى الإنسان نحو مرئيات جديدة من الأخلاق والمثل العليا الاجتماعية، وعلينا الآن أن نتعرف منهاج التطور البشرى فى مداه الواسع الذى يسمو على الفواصل الجنسية ـ ذلك المنهاج الذى احتل فيه اليهود مكانة وسطى ـ وأن ندرك الأهمية العظمى للحقيقة التاريخية الثابتة وهى أن الإنسان قد سما إلى تصور خلق عال قبل أن تظهر الأمة العبرانية فى عالم الوجود بألنى سنة ك

جیمس هنری برستد

حبل یورو همستد نیومکسیکو ۲۷ یونیه سنة ۱۹۳۳

### مقامة

أعتقد أن « ديدرو ، هو الذى حاول أن يوضح لابنته الأصول الفلسفية للأخلاق الفاضلة حينها كانت تنتقل فى مجال حياتها من مرحلة الطفولة إلى سن الشباب ، فلما أخفق فى كشف مثل هذه الأسس وجد نفسه فى ورطة محيرة . ومع ذلك فإن « ديدرو » فى ممارسته لشئون الحياة الواقعية لم يتنح عن اعتقاده الجرى فى قيمة السلوك الفاضل .

فني عصر كالذى نعيش فيه — وهو العصر الذى نجد فيه خلقا كثيرا لا ينكرون عقيدة وديدرو كل الإنكار وإنما يتمسكون بمقاييسهم الشخصية للفضيلة — يشعر الإنسان بحاجته إلى وسيلة تمكنه من النظر إلى الوراء في الأجيال الغابرة من حياة البشر ، ليتدبر بعين بصيرته بعض الاسس التاريخية التي بنيت عليها آراؤنا في السلوك الفاضل .

ولقد مرت على الإنسان فترة من الزمن كان لا يحس فيها مطلقا بعنصر السلوك، وذلك حينها كان كل ما يأتيه من الأعمال يأتى عن طريق الغريزة . لذلك يعد شعوره لأول مرة بالسلوك أو الأحلاق تقدما هائلا في حياة البشر، وقد صار هذا التقدم أعظم خطرا عندما سما الإنسان إلى درجة أدرك فيها أن من السلوك ما يستحسن وما يستهجن . فكان ظهور هذا الإدراك خطوة نحو انبثاق الضمير . فلما أخذ الضمير في النمو أصبح في النهاية قوة اجتماعية عظيمة وصار له بدوره أثر في ذلك المجتمع الذي أخرجه من قبل إلى عالم الوجود .

فنى حياة الصياد فى عصر ما قبل التاريخ الذى كان يكافح بين ذوات الثدى المتوحشة الهائلة التى كانت تحيط به ، بدأ يسمع همشا من عالم جديدكان ينبثق فجره فى باطنه ، وكان هذا الهمس بمثابة بوق جديد يختلف عن همس ألم الجوع أو الخوف الذى يشعر به الإنسان للمحافظة على كيانه ، إذ لم يكن يقتصر هذا البوق على تحريك إحساس واحد فحسب تاركا كل المشاعر

الآخرى هادئة مطمئنة ، بل حرك لأول مرة كل العوامل النفسية معا . فما هو المنبع الذى خرجت منه كل هذه الأصوات الباطنة ، وكيف اكتسبت تلك القوة الآمرة فى حياة الإنسان الفردية ، وكيف أنها نهضت حتى أصبحت قوة راسخة مسيطرة فى المجتمع الإنسانى ؟ لاشك أن ذلك كان تقدما عظيما وتغييرا أساسيا . وبحن نكرر هنا أن كل هذا التقدم كان رحلة اجتماعية تقع مراحلها الآخيرة فى متناول مدى والمحظاتنا ، لأنها حدثت فى العصر التاريخي أى فى العصر الذى ظهرت فيه الوثائق المدونة . وقدساعدنا حل رموز اللغات الشرقية القديمة على قراءة ماوصل إلينا من السجلات المكتوبة فكشفت لنا عن فجر الضمير وعن الأطوار التي صار بها قوة اجتماعية وتمخضت لنا عن عصر الأخلاق ، ذلك العصر الذى ما زلنا نقف عند أول مرفأة فيه . والأرجح في نهايته أن يبني تلك الحياة الراقية التي بدأ يبرز منها عصر الأخلاق . ولم يبلغ هذا الانتقال البطيء ذروته إلا بالأمس وإن كان الإنسان فى يومنا لا يشعر حتى الآن بأنه دخل حديثا جدا فى مملكة جديدة لم يتعلم حتى الآن كيفية الاستيلاء علمها .

على أن إخفاق الإنسان في إدر الكأنه يتجول في مملكة مجهولة له لم يدخلها إلا حديثا، يرجع بعض الشيء إلى مؤرخيه، فإنهم يعلمونه أن التاريخ البشرى ينقسم إلى عصور عظيمة مثل عهد الملكية وعهد الإمبراطوريات وعهد الديموقر اطيات الخون التقسيم على هذا النمط مفيد مهذب للأذهان غير أنه مع ذلك لا يتعمق بعيدا في طبيعة حياة الإنسان السائرة نحو الرقى. ويوجد طراز آخر من المؤرخين يعترفون بأهمية وعصر الآلات وما يتبعه من الانقلاب الصناعي، في حين أن المهندسين المتحمسين ينشدون للحكم (الآلي) الميكانيكي يلخصون رقى الإنسان بتعبيرات كلها تتعلق باستخدام القوة ومن جهة أخرى يجد علماء الآثار أنه من السهل عليهم أن يقسموا تاريخ حياة الإنسان إلى عصور عدة: العصر الحجرى وعصر استعال الشبه (البرنز) وعصر استعال الشبه (البرنز) وعصر استعال الشبه (البرنز)

في حين أن مؤرخ علم الأحافير النباتية والحيوانية Palaentologist أن يعدد سلسلة عظيمة تشمل الأطوار المتنالية لحياة الحيوان الناهضة، ويقص علينا أننا نقترب الآن من ختام عصر ذوات الثدى . ومع أن هذه التقسيات ملائمة أو ضرورية فإنها من غير شك لاتزال من بعض الوجوه سطحية . بل إن الاصطلاحين ، عصر الديموقر اطية ، و ، عصر الميكانيكا ، على حسنهما لايدلان إلا على القليل من التحرر الفكرى الذى كان سببا في وجودهما . أما التقسيات التي تكون أكثر فائدة وأعظم أهمية وتدل في آن واحد على أطوار التقدم الإنساني فهي التي تكون على نحو ، عصر الضمير والأخلاق ، (الذي بدأ منذ نحو خسة آلاف سنة ) ، وعصر العلوم الذي جاء به ، جليليو ، منذ أكثر من ثائمائة سنة .

والواقع أن كتابة التاريخ حتى الآن لم تعط سوى القليل من العناية لهذه التطورات الانسانية الأساسية.

لقد صار الإنسان أول صانع الأشياء بين مخلوقات الكون كله قبل حلول عصر الجليد، والأرجح أن ذلك كان منذ مليون سنة ، بل ربما قبل ذلك الأمد. وقد صار في نفس الوقت أول مخترع للأسلحة ، وعلى ذلك بتي نحو مليون سنة يحسن هذه الآلات ، ولكنه من جهة أخرى لم يمض عليه إلا أقل من خمسة آلاف سنة منذ أن بدأ يشعر بقوة الضمير إلى درجة جعلته قوة اجتماعية فعاله . أى أن القوة الجسمانية تشد أزرها قوة العلم السامية مدة الثلاثة القرون الأخيرة بقيت تعمل في صنع الآلات الحربية الدقيقة الصنع فيزداد تحسنها باستمرار ، والى مليون سنة ؛ في حين أن قوة الإنسان الباطنة التي تفوق تلك القوة المادية في رفعتها وأعنى بها القوة التي نهضت من التجارب الاجتماعية ، لم تعمل في المجتمع إلا منذ حوالي خمسة آلاف سنة فقط . فلا شك إذن في أن عصر السلاح يبلغ عمره مليون سنة مع أن عصر الاخلاق قد شق طريق بدايته البطيئة تدريجا منذ نحو أربعة آلاف أو خمسة آلاف سنة . وقد حان الوقت الناف أو خمسة آلاف سنة . وقد حان الوقت الناف أن يدرك شيئا من أهمية هذه الحقيقة البالغة ، الم يجب أن تصبح دراسة ذلك جزءا من التربية الحديثة ، لذلك كان الغرض بل يجب أن تصبح دراسة ذلك جزءا من التربية الحديثة ، لذلك كان الغرض بل يجب أن تصبح دراسة ذلك جزءا من التربية الحديثة ، لذلك كان الغرض بل يجب أن تصبح دراسة ذلك جزءا من التربية الحديثة ، لذلك كان الغرض

من هذا الكتاب هو إبراز الحقائق التاريخية، واستعراض المصادر القديمة الهامة التي استقيت منها أمام القارئ فيظهر لنا بذلك أننا مازلنا واقفين في غبش فجر عصر الأخلاق. لابأس أن يكون ذلك قاعدة لأحلام ضحى لايزال في الواقع بعيدا جدا عنا ولكنه لا محالة آت وراء ذلك الفجر

وبعد الفراغ من وضع هذا المؤلف فطنت إلى ملاحظة « إمرسون » فى مقاله السياسى تلك الملاحظة المتنبئة التى وضعتها على صفحة عنوانهذا الكتاب، وهى ملاحظة غابت عن ذاكرتى منذ عدة سنين مضت . ولقد أصاب «إمرسون» (قس مقاطعة نيو إنجلند )كبد الحقيقة بما أو تيه من قوة التصور الإلهامية بهذه الكلمة التى قالها والتى تعد أبرز حقيقة فى مدى الحياة العصرية قاطبة . وذلك أنه فى عصر « إمرسون » كانت تلك الحقيقة التى فاه بها لا يمكن أن يدلل على صحتها بأكثر من كونها مجرد اعتقاد أو إحساس شخصى ولكن منذ أن توارى ذلك الحكيم كشفت لنا بحوث تاريخ الشرق القديم أنها حقيقة تاريخية . ولذلك كان الغرض من هذا الكتاب أن يجعل فى متناول القارئ المتوسط الإطلاع الأدلة التاريخية التى كانت أساسا لمعرفتنا الجديدة لهذه الحقيقة العظمة الشأن .

#### إيضاح

#### عن ترجمة النبذ المقتبسة في هذا الكتاب

لقد كان هم المؤلف أن يضع فى هذا المجلد الترجمة الإنجليزية لكل المصادر الهامة التى أخذ عنها ، أو ترجمة النبذ التى وجدت ضرورية لتدعيم التدرج التاريخي اللازم . على أن القارئ لم يثقل كاهله فى معظم الكتاب بذكر أسماء المصادر . وفيا يختص بمتون الأهرام العظيمة فإن القارئ الذي يريد أن يرجع إلى تحقيق مصادرها فإنه يجدها فى «محاضرات مورس ، المطبوعة للمؤلف . وقد أخذ عنها المؤلف بكثرة دون أن يضع علامات اقتباس . ويجب على القارئ أن يلاحظ فى الترجمة الإنجليزية ما يأتى : —

الكلمات التي وضعت بين نصني قوسين [ هكذا ] تدل على أن معناها ليس محققا في الأصل.

السكلهات التى وضعت بين قوسين تعتبر تصحيحا مفروضا فيه ، إما أنه قد كان موجودا فى الأصل ثم فقد الآن ، وإما أن يكون هو المعنىالذى يفهم من الأصل بالنغليب .

الـكلمات التى توضع بين شرطتين هى تفسير ات من عند المؤلف ولا وجود لها فى الأصل.

## *الفِصِّ للأولُ* الأساس والماضي الجديد

تطالعنا الصدف أحيانا فى بعض بقاع أوربا بوجود أثرين متحاورين وبصورة تدعو إلى الغرابة — أحدهما ينتسب إلى أقدم عصور متوحشى ما قبل التاريخ ، والثانى ينتسب إلى ما يسمى المدنية الحديثة ، وكلا الأثرين يمثل تاريخ الجنس البشرى فى عصره . فأولهما يمثل التاريخ القديم وثانيهما يتحدث عن التاريخ الجديد أى أقدم عصر وأحدث عصر يمكن اقتفاؤهما فى مجال حياة بنى البشر . فني شمال فرنسا وعلى أديم تلك التلال المشرفة على «نهر السوم» والتي كانت مسرحا لكثير من المواقع الحربية ، انغرست الألوف من شطايا قذائف الفولاذ على عمق كبير فى المنحدرات والمستويات التى مهدها النهر لنفسه منذ أزمان خلت . واليوم بعد أن سكت المدافع الضخمة التى كانت ترمى تلك القذائف ، يستطيع المرء بعد أن يعمل بفأسه بضع دقائق فى حافة ترمى تلك القذائف ، يستطيع المرء بعد أن يعمل بفأسه بضع دقائق فى حافة ما خلفه الإنسان من الأسلحة تجاور نثارا من شظايا مسئنة ، لقذائف الفولاذ المفرقعة ، فبالآلة الأولى كان يستطيع أول أجدادنا المتوحشين أن يهشم عدوه و يمزقه إربا .

وفيما بين الجارتين (البرت والشظايا) يقع تاريخ حياة بنى الإنسان وهو قصة لايقل عمرها عن عدة مثات من آلاف السنين ، بل ربما بلغ مليون سنة . وقد كان المجهود البشرى خلال هذه السنين يسير بالإنسان من طور إلى طور حتى انتقل من الطرق الفطرية للهلاك إلى تلك الطرق البالغة حد التفنن في السحق والتدمير .

إن تاريخ حياة الإنسان هو في الغالب قصة التغلب على القوى المادية بتدابير منوعة لاحصر لها من الآلات والعدد ، ولكن لانسي بجانب ذلك النتائج الصناعية والاجتماعية والسياسية والفنية والعقلية التي نجمت عن اختراعها ، فأسطوانة الآلة البخارية أو آلة الغاذولين هي رمن العصر الحاضر كما أن و البرت ، المصنوعة من الحجر هي العلامة الدالة على حياة العصر الحجري الذي يرجع عهده إلى ألف ألف سنة على الأرجح (۱) على أن العثور على تاريخ الماضي بهذا المعني الواسع يحتاج إلى بحاثة من طراز جديد ، بحاثة عالمي يجمع إلمامة بين علم الإنسان وعلم الآثار وعلم الأجناس وعلم الديانة المقارن ، ويكون مع ذلك متضلعا في الفن والآدب متفقها في كل من اللغات القديمة من أوربية وشرقية .

وعلى الرغم مما يقتضيه تكوين عالم من هذا الطراز من جهود مضنية وسنين كثيرة فى الدرس والتعليم فإنه يوجد الآن بعض علماء من هذا النوع يقومون بهذه البحوث فعلا فتطلع علينا جهودهم المخلصة بقصة ذلك المنهاج الطويل العمر الذى أفضى فى النهاية إلى حلول مداخن المعامل الحديثة ، وكل مانتج عنها من أمراض اجتماعية واقتصادية ، محل تلك الآحراج الفطرية التي كان يجول فيها صياد العصر الحجرى . ومع ذلك فإن المجهود الجدى فى البحث عن تاريخ ماضى الإنسان لم يمكد يتعدى مراحله الأولى ، فإنه لم يمض قرن على عثور الإنسان لم يمكد يتعدى مراحله الأولى ، فإنه لم يمض قرن على عثور

<sup>(</sup>۱) وبعد عشر سنين من كتابة العبارة السابقة عثرت على ملاحظة « برجسون » القديمة الصائبة : « إذا أمكننا أن نحلص أنفسنا من كل كبرياء وإذ كنا – لأجل أن نعرف نوعنا – نتمسك بشدة بما يقدمه لنا التاريخ وما قبل التاريخ من خاصية ثابتة للرجل الفاضل فمن المحتمل أننا لن نقول Homosapiens ولكن نقول H. Bergsin, L'evolution Credtrice, P والرجل الصانع ) . راجع والمحتون هوفيلسوف فرنسي من أصل يهودي ولد سنة Paris, 1921.

وبوشيه دى برت ، (۱) Boucher des perthes الذى يعد طليعة الباحثين في علم آثار ماقبل التاريخ \_ في حصباء نهر «السوم ، على « البرت ، الذى يرجع تاريخها إلى أقدم إنسان أولى متوحش وبجانبها عظام بعض الحيو انات الهائلة من ذوات الثدى التي انقرضت منذ زمن سحيق ، فأعلن « دى برت ، إذ ذاك أنها معاصرة لتلك البرت المصنوعة من الظران . ومنذ جيلين تقريبا زار العلماء الإنجليز « هكسلى » (۲) ( Huxley ) و « برستويتش » (Prestwich ) و والسير شارلس ليل (۱) Sir Charles Lyell وغيرهم وادى « السوم » و تأكدوا من الحقائق التي لاحظها « بوشيه دى برت » وكانت نتيجة هذه الزيارة أن نشر « ليل ، الحقائق التي لاحظها « بوشيه دى برت » وكانت نتيجة هذه الزيارة أن نشر « ليل ، باساقه الإنجليز على أثر الاعتراف بعظم قدم عمر وقد ظهر أثناء جروب أمريكا الأهلية ( American Civil War ) وكلنا يعرف الهزيمة التي ألحقها « هكسلى » بأساقفة الإنجليز على أثر الاعتراف بعظم قدم عمر المنافئة في أيامنا الأولى في المجلات السائرة .

ومن الأشياء الحديثة كذلك إماطة اللثام عن التاريخ الشرقى لعدة آلاف السنين الخوالى مما لم يكن معروفًا من قبل عن الشرق القديم .

فلا يزال كتاب التاريخ القديم الذي ألفه ران (1) Rollin Ancient History معروضاً للبيع في المكتبات مترجماً إلى الإنجليزية مع أنه لم يكن بين يدى مؤلفه

<sup>(</sup>١) «بوشيه دى برث» (١٧٨٦ –١٧٨٦) باحث عظيم فى علم الإنسان وكاتب مشهور وله أشعار وأسفار فى السياحة وكتب فى علم الإنسان ، وأهم مؤلفاته كتابه : فى الخليقة De la creation راجع كتاب المعرب مصر القديمة ص ٣ جزء ١ .

<sup>(</sup>٢) توماس هنرى هكسلى ولد فى ايلنج Ealing من أعمال إنجلتره عام ١٨٢٥ وقد دافع عن نظرية داروين عن أصل الخليقة ،وقد كان أشهر المحاضرين فى انجلترة فى العلوم وقد مات عن سبعين عام .

<sup>(</sup>٣) « السير شارلس ليل » من أكبر علماء طبقات الأرض . ولد في إيقوسيا سنة ١٧٩٧ وهو الذي أظهر أن الأسباب التي جعلت الدنيا التي نعيش فيها على ماهى علمه لاتزال سائرة في عملها هذا أمام أعيننا .

<sup>(</sup>٤) هو « شارلس رلن » المؤرخ الفرنسي ١٦٦١ - ١٧٢١ م .

كثير من المصادر فوق تاريخ ، هردوت » والتوراة ، وفى حداثة سنى كان هذا الكتاب لا يزال يقرأ بكثرة . ونسخة والدى من كتاب ، ليرد ، (١) نينوه وبابل ، Leyard, Nineveh and Babylon التى أدهشنى منها فى طفولنى مارسم على غلافها من الثيران الرمزية المجنحة ذات الرأس الآدى \_ أخذت مكانها فى مكتبته سنة ١٨٦٩ كما ينى، بذلك التاريخ المكتوب على ورقة الغلاف ، على حين كانت صفحة عنوان الكتاب تحمل تاريخ سنة ١٨٥٩ م .

وكان حارموز الخط المسمارى البابلية والآشورية قد تم قبل ذلك التاريخ ببضع سنين فقط . أما أول نقش مصرى فقد حل عام ١٨٢٢ أى قبل حل الخط المسمارى بنحو ربع قرن . والحقيقة أن معر فتنا بهذه اللغات ونظم كنابتها لا تزال بعيدة عن حد السكال وإن كانت تسير في سبيل التقدم المطرد كما يبرهن على ذلك حل رموز الخط المسمارى الحيثي حديثا ، والتقدم المحسوس كذلك في فك هيروغليني الحيثيين . وبذلك أصبح فحص الوثائق القديمة الكثيرة العدد والتي بدأ العالم يفهمها بسهولة ، والحفائر التي أحيت فصو لا بأكلها من حياة الإنسان مصدرين يكشفان الآن بوضوح متزايد عن رواية تمثيلية خطيرة في تاريخ التقدم البشرى . وهكذا قد أزيج الستار في أيامنا تقريبا وبسرعة مدهشة فتيسر لنا النظر إلى الوراء في أحماق ماض متغلغل في القدم لم يتسن للفكر ولا للتعليم حتى الآن أن ينسجم معه . ولندع الآن أبصارنا تسبح في هذا المدى الرهيب من التقدم البشرى الذي كشف لنا عنه البحث في إنسان ما قبل التاريخ وفي مدنيات الشرق التي كنا قد فقدناها .

ويكادكل امرى يعرف قدرتنا الآن على تعقب الخطوات التى خطاها أقدم إنسان فى أوربا إلى الأمام خلال آلاف من السنين قضاها فى نضال مع دنيا المادة فالغطاء الجليدى القطبى الذى انحدر أربع مرات على الجانب الشمالى للبحر الأبيض المتوسط فأجلى متوحشى أوربا أهل العصر الحجرى القديم إلى الجنوب، ثم تقهقر بعد ذلك ببطء نحو الشمال ثانية وهكذا فى كل من الدفعات

<sup>(</sup>١) « السير هنرى أوستن ليرد »مستشرق وأثرى إنجليرى ولدعام ١٨١٧ ميلادية .

الأربع جعل هذه الظاهرة فى نظرنا بمثابة ساعة جيولوجية هائلة يدل تذبذب (رقاصها)الضخم أربع مرات متتالية منتظمة على مرور فترة عظيمة من الزمن ظهر فيها ذلك التحسن المتدرج فى أسلحة الإنسان الحجرية وآلاته وتقدمه البطىء فى قطع الطريق الطويل من الوحشية إلى المدنية.

على أن الخيال يقف حائرا أمام هذه الكشوف التى تنبئنا عن المعركة الطويلة الأمد التى خاض غمارها جدنا المتوحش ، وذلك حينها نرى فى تغلبه البطىء على القوى التى تحيط به مشهدا دنيويا يملؤنا بنفس العاطفة الدنيوية التى نشعر بها أمام حدوث ظاهرة عظيمة من ظواهر الطبيعة .

وإذا فرضنا أن كثيرا من المتعلمين فى عصرنا يعرفون الحقائق البارزة الآنقة الذكر فإنه من غير المعلوم لدى الجميع أن كشوف السنين القلائل الأخيرة قد أماطت اللثام عن تفاصيل حياة العصر الحجرى التى وجدت حول جميع البحر الأبيض وانتشرت على شواطئه كما انتشرت حكومة الدولة الرومانية حوله بعد ذلك بآلاف من السنين ، فكانت على ذلك تشمل شمال أفريقيا وغرب آسيا().

وعلى ذلك كانت هناك , دنيا شرق أدنى ، شاسعة لإنسان العصر الحجرى القديم ، تشمل شمال أفريقية وغرب آسيا مكونة بذلك مسرحا شاسعا تمتد جبهته من البحر الاسود شمالا مخترقة سوريا وفلسطين إلى الشلالات النائية في أعانى النيل جنوبا . وأما الجزء الخلني لهذا المسرح فتحده الجبال الفارسية .

وهذه الصورة عميقة فى القدم عمقها فى المساحة ، إذ لا يقل عمرها عن مثات الآلاف من السنين وقد يصل إلى ألف ألف سنة . منذ بدأ الغطاء الجليدى القطبي يزحف جنوبا على أوربا . وكان الناس قد بدأوا فعلا يعيشون عيشة الصيد على مسرح الشرق الأدنى هذا . وإذا جاز لنا أن نحكم من شكل إنسان ما قبل التاريخ الذى كان يعيش فى شرق آسيا قريبا من « بكين » الحالية ؛

<sup>(</sup>١) ولاشك الآن فى أن مدى إنسان المصر الحجرى القديم ( البالبوليتى ) قد امتدكذلك إلى مسافة بعيدة نحو الشرق إلى آسيا القصوى .

فإن مخ صيادنا الغربى كان أقل حجها بمقدار الثلث من مخ سلفه الذى عاش في العصر التاريخي في نفس الإقليم . وقد ترك أسلحته الحجرية منتشرة على سطح الأرض في الشهال الشرقي من إفريقية ، وعلى تلال آسيا المجاورة ووراء جبال فارس .

وحرى بفترات الزمن التي تضمها هذه العهود أن تقاس بمراحل جيولوجية لا بالسنين . فأولى مراحل هذه العصور الجيولوجية كان عصر تكوين أودية الأنهر العظمي للإقليم. ولا شك أن أناس الشرق الذين عاشوا في عصر ما قبل التاريخ كانوا بطبيعة ألحال يجهلون أنهم يرقبون تكوين وادى النيل ووادى الدَجَلَةُ وَالفُرَاتُ فَي وَقَتَ كَانَتَ فَيهِ دَلْنَا النَّيلِ الْحَالَيَّةِ لَا تَزَالَ خَلَيْجًا للبَّحر الأبيض المتوسط ، كما كان الخليج الفارسي يمتد شمالًا فوق ما هو معروف الآن بسهل « بابلون » إلى خط عرض الركن الشمالي الشرقي للبحر الأبيض المتوسط. أما ثانى تلك المراحل الزمنية فقد تحدد لنا الآن (وقد كان يسير جنباً لجنب مع تقدم حياة الإنسان ) ونعني به عصر د نضو ب الماء ، ذلك النضو ب الذي كَان ينتشر تدريجاً . فالصحاري المعروفة لنا تمــام المعرفة في هــذه الأقطار لم تكن قد ظهرت بعد ، إذ كان كل شمال أفريقيا إقليما ذا أمطار غزيرة ونباتات وفيرة مكونا ميدان صيد أنموذجي . وقد عثرت على ثلاثة قوارب نيلية لصيادي الهضبة محفورة على الصخور الواقعة في مجاهل صحراء النوبة فيما ورا. «أبو سنبل». وقد كشف حديثاً الدكتور « سندفورد» مدير مساحة المعهد الشرق أسلحة الظران التي كان يستعملها هؤلاء الصيادون مبعثرة في أقاصي الصحراء الجنوبية على مسافة ألف ميل أو أكثر من النيل. ولا تزال هذه الآلات والأسلحة الحجرية الملقاة حيث فقدها أصحابها منذمئات الآلاف. من السنين شاهداً صامتاً على الجال الفسيح الذي كان يرتع فيه الصيادون والحيوانات التي كانوا يقتفون أثرها في وقت كان فيه جميع شمال أفريقية بمرعا خصب الجناب. ولا يغرب عن ذهننا أن الأماكن التي توجد فيها تلك الأدلة. الصامتة عن حياة الإنسان الغابر، هي الآن مناطق منعزلة قاحلة موحشة لايجسر أى صياد حديث أن يدلف إليها في الصحراء لأنه لا يأمل أن يعود على قيد الحياة بعد أن يخترق تلك المجاهل المـــاحلة . وقد كان منتصف زمن العصر الحجرى القديم مبدأ انحسار المار، وفي أثره حل الجفاف العظيم الذي حول هضبة شمالي أفريقية الخصة إلى تلك البيداء الشاسعة التي نسميها الآن والصحراء العظمى « () ولقد كانت العوامل الجيولوجية في ذلك الوقت آخذة منذ زمن بعيد تعد موطناً جديداً أكثر ملاءمة وأحسن موقعاً لصيادي العصر الحجرى في الركن الشمالي الشرقي من أفريقية وفهناكانت أفريقية الحارة تمتد عبر الصحراء إلى الركن الجنوبي الشرقي من البحر المتوسط وهو عمر خصب منبطح زاخر بالاعشاب النضرة وبحيوان أفريقيا الداخلية عما أعطى صيادي العصر الحجرى مأوى لا تنفد مو ارده في موقع لا مثل له من الأمن والحاية من الدخلاء المغيرين .

ولا بدأن حيوانات أفريقية الشمالية الشرقية بعد أن طردها من الهضبة تناقص الطعام المستمر عند ما أصبحت النباتات قليلة جدا لا تكفى دفع غائلة الجوع وحفظ الحياة قد لجأت إلى شواطئ النهر العظيم عند الجزء السفلى من وادى النيل فجعلت منه مر تعا للصيد منقطع النظير . وجنة الحلد هذه الواقعة فى الجزء السفلى من وادى النيل والتي نسميها الآن مصر كانت تجذب إليها أحيانا منذ البداية صيادى العصر الحجرى الذين كانوا يسكنون هضبة شمال أفريقية ، ولكن لما اضطرهم الجفاف فى النهاية إلى اقتفاء حيوان الصيد فى هذا الاتجاه بدأوا يتخذون وادى النيل الضيق موطنا مختارا لهم . وقد أقام الجفاف فى النهاية حول جنة الصياد هذه حاجزا منيعا من الصحراء لا يمكن اختراقه من النهاية حول جنة الصياد هذه حاجزا منيعا من الصحراء لا يمكن اختراقه من

Prehistoric Survey إن الأبحاث التى قامت بها مساحة ما قبل التاريخ Oriental Institute of the university التى يديرها المعهد الشرقى لجامعة شيكاعو Of Chicago حمت إشراف الدكتور «كنث س . سندفورد » Of Chicago «ك بصفته المدير ، قد أظهرت أن جفاف شهالى أفريقية قد بدأ في العصر الموسترياني من الزمن الباليوليتي ( العهد الحجرى القديم ) أى في منتصف العهد الحجرى القديم واستمر في العصر الحجرى الجديد ( النيوليتي ) ، انظر كتاب :

K. S. Sandford & j. Arkell; Paleolethic Man & the Nile Fairyum Divide, (University of Chicago Press, 1928.)

ثلاث جوانب من حدود مصر ــ الشرق والغرب والجنوب ــ وحول وادى النيل الاسفل إلى معمل اجتماعي منعزل لا مثيل له في سائر بقاع العالم ، لأن النيل هو النهر الوخيد على كرتنا الأرضيّة الذي ينبع من المناطق الحارة وينساب نحو الشمال مخترقا نحو ٧٠٠ ميل في « المنطقة الإقليمية » التي ظهرت فيها أول النظم القومية العظيمة ، وهي المنطقة المعتدلة للدول القديمة بين خطى عرض ٤٥،٧٥ شمالا ، وفيها نمت (١) كل العاهليات القديمة . هذا فضلاعن أن وادى النيل في عصور ما قبل التاريخ كان يتمتع بمزية فريدة إذ لم يكن معرضالشدائد عصر الجليد بل كان منفصلا عنها ومحتميا منها بمياه البحر الابيض المتوسط الملطفة الواسعة الأرجاء ، على حين أن حياة صيادى العصر الحجرى الأوربي في شماله قد عاقها عن التقدم الرياح القطبية واندفاع الثلوج التي لا تقاوم. ولقدكان غربي آسيا على تمام النقيض من مصر تحوط دائرته الشمالية تلك الهضبة الجبلية الممتدة من البوسفور حتى بلاد إيران ، فكان معرضا بدرجة عظيمة لأخطار ذوبان الجليد المخربة وزمهرير برده القارس. وقد ترجع قصة الطوفان العام التي ورد ذكرها في « بابل ، ثم في التوراة إلى فيضان جليدي من هذا النوع. ولقد كانت هذه القوة الطبيعية المزعجة المغيرة من اارتفعات الشمالية الواقعة في غرب آسيا نذيرا لغارات بشرية متتابعة كانت كذلك تنزح من هذه المرتفعات وتغمر الإقليم فى دورات معلومة فتقلب النظام الاجتماعى والحكومي القائم. ولذلك كان التقدم البشرى في الإقليم إذا خطأ خطوته الأولى نحو النطور الاجتماعي لايلبث أن يعثر وتزل به قدمه فيرجع إلى سيرته الأولى فيحاول النهوض مرة أخرى ويعانى نفس العملية المرة بعد المرة. يمثل هذا تناوبت القوى المغيرة من طبيعية وإنسانية على وقف التطور الاجتماعي في بابل، وقدكان لزاما علينا أن نعتبر دوافع الغزو الاجتبى قوة مجددة لولا ماظهر لنامن ان تلك الفكرة قد غالى في تقديرها بعض المؤرخين. فالشجرة الضخمة تقف فى وجه الرياح بفضل قوة تلك الحلقات الصلبة التى تنمو فى جذعها

<sup>(</sup>١) انظر المقال المهيد الذي كتبه .

سنويا ، والتي ربما كانت تنمو فيها منذ قرون و تبقى متأصلة فى داخل تركيب جذعها العظيم . فالقوة فى مثل هذه الشجرة يمكن أن تتخد مثالا لتوضيح نمو النظام القومى الذى اكتسب زيادة قوته بالبناء المستمر ، ولكن الشجرة التي تعصف بها الريح مرارا و تزعزعها من الأرض أحيانا تبقى دائما قصيرة عارية . ولم يكن من باب الصدفة أن سقوط المدنية البابلية فى القرن الثامن عشر قبل الميلاد وغزوها على يد الدولة الكاسيلية بعد أن بلغت قوتها فى عهد أسرة «حمورابى ، أعقبه نضوب ثقافى استمر مدة ألف سنة أو يزيد .

وعلى العكس من ذلك نرى كما أسلفنا أن الجفاف الذى حدث فى شمال أفريقية قد جعل وادى النيل فى معزل وكون منه ذلك المعر الضيق المحمى الذى لامثيل له على سطح عالمنا ، وهو يمتد شمالا وجنوبا ، فأحد طرفيه فى المناطق الحارة ، والطرف الآخر يشرف على بحرداخلى عظيم فى المنطقة المعتدلة . وكان يتمتع بميزات طبيعية فريدة فى نوعها ، فقد كان منعزلا و محميا بشكل جعل التطور البشرى فيه سهلا ، ذلك التطور الذى رغم بعض الغزوات الأجنبية ظل مستمرا آلافا من السنين دون أى عائق جدى . وفى أيامنا هذه تتكشف التربة المصرية على حدود الصحر ا معن قبور أقدم الجبانات المعروفة فى العالم كله ونجد فى هذه القبور خلف صيادى العصر الحجرى فى وادى النيل عندما كانوا فى بداية الانتقال إلى عصر المعادن وذلك قبل ٢٠٠٠ سنة ق ، م بزمن يذكر، ومن الجائزأن يكون قبل هذا العهد بكثير ، وكانوا قد استأنسوا أهم الحيوانات المنزلية ، وانتقلوا إلى دور حياة الفلاح .

والدلائل تؤيد رأى من قال إن هؤلاء المصريين الذين عاشوا فى عصر ماقبل التاريخ المدفونين فى أقدم الجبانات — هم وأجدادهم كانوا أقدم مجتمع عظيم على الأرض استطاع أن يضمن لنفسه غذاء ثابتا باستئناس الموارد البرية من نبات وحيوان ، على حين أن تغلبهم على المعادن فيها بعد وتقدمهم فى اختراع أقدم نظام كتابى، قدجعل فى أيديهم السيطرة على طريق التقدم الطويل نحو الحضارة .

فيتضح مما تقدم أن وادى النيل المعشب الواقع شرقى أرض الصحراء لم يجذب إلى داخل جدرانه الصخرية المنكمشة صيادى ما قبل التاريخ المستتين على ساحل أفريقيا الشمالى فحسب بلهيأ لهم مجتمعين التسلط على كل الموارد اللازمة للتقدم الإنسانى فى أحوال حسنة جدا لدرجة جعلت الجماعات المحلية التى كانت تتألف منها البلاد تتوحد تدريجيا ، حتى أصبحت أول مجتمع عظيم مؤلف من عدة ملايين يحكمهم ملك واحدوفى أيديهم كل الاسس الرئيسية اللازمة للحضارة. فني القرون التى تقع بين ٥٠٠٠، ٥٠٠٠ ق.م قامت أول دولة متحضرة كبيرة في وقت كانت فيه أوروبا ومعظم غربى آسيا لاتزال مسكونة بجماعات مشتة من صيادى العصر الحجرى.

<sup>(</sup>١) إن الآتحاد الأول هو كشف حديث ولم يكن معروفا عند مانشأت طريقة تقسيم تاريخ مصر. إلى أسرات ملكية أما عهد الأسرات كا هو فبدايته مايسمي «الاتحاد الثاني».

الخلقية والثقافية في مرتبة تفوق بكثير ماكان في بابل حيث كانت الشحناء قائمة بين بعض المدن وبعضها الآخر. تلك المدن التي كانت تؤلف بمالك صغيرة. تناضل عن شئون محلية ضئيلة واستغرق نضالها مدة الألف السنة السابقة بعينها، بل بقي بعضها على هذا النحو بعد ذلك مدة طويلة. ولقد كان الاتجاه الرئيسي في معترك الحياة فيها قبل السنين الألف المذكورة التي تعد أساسية وهامة في التقدم الاجتماعي هو العمل على تقدم الإنسان في التغلب على عالم المادة، وعلى ذلك يكون وادى النيل في نظرنا هو أول مسرح اجتماعي يمكننا أن نلاحظ فيه الإنسان خارجا منتصرا من كفاح طويل مع الطبيعة وداخلا مسرح العوامل الاجتماعية الجديدة ليبدأ كفاحه الشاق بينه وبين نفسه وهو كفاح لم يكد يتخطي مدايته حتى يومنا هذا.

وإنا معشر الأمريكيين على استعداد خاص لندرك ونقدر الانقلاب العجيب الذي جعل من الأرض القاحلة أرضا ذات مدن زاهرة .. فإن آباءنا الذين قامت مجهوداتهم بإنشا. مدن عظيمة ثرية على طول أراضينا الشاسعة ، إنما تسلموا الفن والعبارة والصناعات والتجارة والتقاليد الحكومية والاجتماعية بطريق الوراثة عن أجدادنا الأوربيين ، ولكن فى ذلك العصر السحيق الذي نحن بصدده بدأ الانتقال من الوحشية إلى المدنية بكل مظاهره الخارجية فى الفن والعبارة من لاشيء . وليست أهمية ظهور المدنية فى وادى النيل منحصرة فى بهاء مبانيها فحسب بل لأنه كان أيضا تطورا اجتماعيا مستمرا دون أي عائق أكثر من ألف سنة أشرق لأول مرة على كرتنا الارضية ، مقدما لنا أول برهان على من ألف سنة أشرق لأول مرة على كرتنا الارضية ، مقدما لنا أول برهان على أن الإنسان الذي هو أرقى المخلوقات الفقرية التي ظهرت على وجه البسيطة أمكنه أن يخرج من الوحشية إلى المثل الاجتماعي الأعلى ويظهر الحياة الإنسانية .

وفى أيامنا يدخل السائح وأدى النيل وكأنه دخل أرض العجائب على أبو ابها تلك الأهرام الضخمة التي طالما تخيل منظرها منذ نعومة أظفاره. وعندما يصعد فى الوادى مع النهر يرى فيها وراء الشواطىء التي تحفها النخيل أسوار معابد واسعة توصل إليها من الشاطىء طرق مزينة بتما ثيل أبى الهول ويشرف عليها

مسلات ضخمة شاهقة الارتفاع وقاعات وعمد فخمة ولكن قلما يخطر ببالذلك السائح أنه فى أمريكا ووادى النيل سواء بسواء يسبق القفركل ما يرى من فن وعمارة . فحيث تقوم الآن هذه الآثار الحجرية العظيمة كانت تمتد يوما ماتلك الغابات الكثيقة التي كانت تمتد في أوديه النيل الضيقة ، وكانت خالية من السبل آلافا من السنين اللهم إلا مسالك الصيادين الضيقة التي كانت ترى ملتوية بين الأعشاب ومؤدية إلى حافة الماء . ولم يكن لسكان وادى النيل في عصر ما قبل التاريخ أجداد متحضرون يرثون منهم أى ثقافة ، ولا بد أن تجدأن في خبرة هؤ لاء القوم التي كانت آخذه في التعمق وفي أفقهم الذي كان آخذا في الانساع ذلك السحر الذي حول هؤلاء الصيادين السذج ومساكنهم الصغيرة المصنوعة من الطين وأخصاص من الخوص إلى مجتمع عظيم يسيطر عليه رجال ذوو سلطان وخيال واسع وأصحاب آمال ضخمة ، أحرار لم تغل أيديهم التقاليد فعمرت تلك البقاع التي كانت يوما ، غابة ، ولم يكتفوا بنشر هذه الآثار فيها على طول النهر وعرضه بل أدركواكذلك المعنى السامى لقيم الأشياء الاجتماعية والأخلاق السعيدة عن الآنانية ، ممالم ينبثق فجره على العالم من قبل . وإن الذي يعرف قصة تحول صيادي عصر ماقبل التاريخ في غابات النيل إلى ملوك ورجال سياسة وعمارة ومهندسين وصناع وحكماء وأنبياء اجتماعيين فيجماعة منظمة عظيمة مشيدين تلك العجائب على ضفاف النيل في وقت كانت أوربا لا تزال تعيش في همجية العصر الحجري ولم يكن فيها من يعلمها مدنية الماضي. من يعرف كل هذا يعرف قصة ظهور أول مدينة على وجه الكرة تحمل في ثناياها صورا خلقية ذات بال ؟

فالمدنية فى أعلى معانيها قد ولدت إذا فى الركن الجنوبى الشرقى فى البحر 'الأبيض المتوسط . ومع ذلك قدكان هناك منذ البداية تقدم هام نحو المدنية فى غرب آسيا المجاورة وبخاصة فى بابل حيث ظهرت فى نهاية الأمر ثقافة ما تمتاز بتقدمها المطرد فى الشئون العملية والتجارية والقضائية ، وفى الوقت نفسه كان من عناصرها البارزة الاعتقاد بأن مصير الإنسان يمكن قراءته فى

النجوم حتى أن حذقها المدهش لدرس الاجرام السهاوية وضع مقدمة أصبحت في يد الإغريق أساسًا لعلم الفلك ، غير أن الحضارة البابليَّة كانت تسودها في جميع أدوارها روح الاقتصاد التجاري والكد في الحاجيات الآلية بما حرم التطور الاجتماعي البابلي حتى من الأسس الأولية للندرج نحو مراعاة الغير ، والعمل على نفعهم ، فكان الأساس الخلقي اللازم للعدالة بين الجميع معدوما كلية حتى أن دستور قوانين . حمورابي ، يقضي في العدالة حسب المركز الاجتماعي للمدعى أو المذنب . أما الانعدام التام للفوارق الاجتماعية أمام القانون الذي هو من أرقى مظاهر الحضارة المصرية فلم يكن معروفا في بابل، وكان نتيجة ذلك أن المبادئ الأخلاقية في بابل لم تساهم إلا بالنزر اليسير إن لم تكن لم تساهم بشيء مطلقاً في الإرث الأخلاقي الذي ورثه العالم الغربي . وقد أدى اندماج المدنيات القديمة في الشرق الأدنى إلى نشوء ما يمكن تسميته الثقافة المصرية البابلية ، أو نواة ثقافة الشرق الأدنى ، وظلت أمم الغرب لاتكاد تحس حتى جيلنا الحاضر بالحقيقة البالغة الأهمية، وهي أن كلاً الحضارة المصرية والحضارة البابلية قد بلغت قتها ثم أخذت في التدهور قبل قيام الحضارة العبرانية . كلنا نعلم أن الثقافة المصرية البابلية قد دفعت الحضارة الأوربية نحو السير ، ولكن ليس من بين أهل العصر الحديث إلا القليلون ممن يعرفون تلك الحقيقة البالغة الخطورة في تاريخ الأخلاق والدين وهي أن كلا من الثقافة المصرية والبابلية قد غذت ودفعت الحضارة العبرانية إلى السير. ونجد فما بعد تيارا من المؤثرات الشرقية القديمة التي تعد المسيحية من أظهرها مستمرا في المسير نحو أوربا ، وانتهى به الأمر أن قلب الدولة الرومانية في القسطنطينية إلى حكومة استبدادية شرقية بتى أثرها ظاهرا إلى ما بعد الحروب الصليبية يزمن بعيد.

ومثل هذه التأملات تميط لنا اللثام فى الحال عن الوحدة العجيبة فى تاريخ حياة الإنسان ، فإن تاريخ الشرق الأدنى يقع وراء تاريخ أوربا ، كما أن تاريخ أوربا يقع وراء تاريخ أمريكا . وبالرجوع إلى الوراء بالشرق الأدنى القديم خلف الازمان التاريخية نصل إلى عصور تطور إنسان ما قبل التاريخ فيطول

بذلك مدى المراحل المكونة لحياة الإنسان المتصلة هكذا بأمريكا فأوربا فالشرق الادنى فإنسان ما قبل التاريخ فالأزمان الجيولوجية. وهذا التقسيم الحديث جدا الذى هو من وضع أحدث المؤرخين يكشف لنا لأول مرة أن حياة الإنسان وحدة لا تتجزأ ظلت تنطور تطورا متعاقبا من «البُرت، (البلطة) الحجرية إلى شظايا قنبلة سنة ١٩١٤، وكلاهما مدفونتان جنبا لجنب في ميدان قتال السوم. لذلك فإن بحثا شاملا للشرق الأدنى القديم نقوم به بأعين مفتوحة وبأغراض أرقى من حذق الأرقام التاريخية التى كانت محببة منذ زمن طويل إلى قلوب زملائنا المؤرخين القدامى، تظهر لنا لأول مرة العصور التاريخية المعروفة فى حياة الإنسان الأوربي كمنظر مرتكز إلى لوحة عظيمة التاريخية المعروفة فى حياة الإنسان الأوربي كمنظر مرتكز إلى لوحة عظيمة تتناول مئات الآلاف من السنين . وفي هذا المنظر الضخم الذى لا يمكن تصوره المبشر في عصورها المتعاقبة عالم يستطع أن يتصور مثله أى جيل سبق ، هذا المبشر في عصورها المتعاقبة عالم يستطع أن يتصور مثله أى جيل سبق ، هذا المبشر في عصورها المتعاقبة عالم يستطع أن يتصور مثله أى جيل سبق ، هذا المبشر في عصورها المتعاقبة عالم يستطع أن يتصور مثله أى جيل سبق ، هذا المبشر في عصورها المتعاقبة عالم يستطع أن يتصور مثله أى جيل سبق ، هذا المبشر في عصورها المتعاقبة عالم يستطع أن يتصور مثله أى جيل سبق ، هذا المسائي الجديد » .

ومهما يكن من أمر العلوم والفلسفة فإن التاريخ والأخلاق وعلم اللاهوت لم يكن لها شأن يذكر في هذا البحث الضخم ، فني تاريخ علم الأخلاق يكشف لنا و الماضي الجديد ، فجأة تلك الحقيقة التي ظلت مجهولة منذ زمن بعيد ، وهي أن المدنية العبرانية بكل ما اشتملت عليه من و ثائق ذات تأثير عميق في المبادى الدينية والحلقية ، ليست إلا مرحلة من المراحل النهائية للرقى البشرى القديم ، ذلك الرقى الذي سبقته عصور تجريبية منتجة ومبدعة في الناحيتين الاجتماعية والحلقية على صفاف النيل والفرات . ويجب علينا إذن أن نمهد أذهاننا إلى قبول الحقيقة القائلة بأن الأرث الحلق الذي ورثه المجتمع المتمدين الحديث يرجع أصله إلى زمن أقدم بكثير جدا من زمن استيطان العبرانيين فلسطين ، وإن ذلك الأرث قد وصل إلينا من عهد لم يكن فيه الادب العبراني المدون في التوراة قد وجد بعد .

وفى خطبة وعظ ألقاها حديثا واعظ من أقدر الوعاظ الأمريكان، أجد أن اللمحة الآتية تتطلع إلى وقت إذا تصفح فيه مؤرخو المستقبل أخبار عصرنا رحبوا به «كعصر خطير »، أشرقت فيه شمس العدالة بالشفاء من جناحيها<sup>(۱)</sup>. وهذه الاستعارة المتداولة مأخوذة بلا شك من الادب العبراني، ولكن كا سنرى قد استعارها العبرانيون من مصر حيث أشرقت «شمس العدالة » قبل أن تشرق على فلسطين بأكثر من ألني سنة . وإذا قدر لهذه الشمس أن تشرق ثانية على جيلنا الحالى فإنها ستكون القمة لنهج الرقى البشرى الذى ظل يرقى عياة الإنسان منذ آلاف السنين قبل عصر « الأنبياء » المعترف به من زمن بعيد عند رجال اللاهوت .

وسنرى الآن ماذا يكشف لنا « الماضى الجديد » كما أظهرته لنا أحدث البحوث الجديدة عما يختص بالخبرة الإنسانية القديمة التى وصلت بالإنسان لأول مرة إلى الشعور بأعلى القيم حتى انتهت مغامرته بانبثاق فجر الضمير وفتح عصر الأخلاق .

<sup>(</sup>۱) من خطبة دبنية ألقاها الدكتور « هنرى ساوان كفن » فى ۲ أكتوبر سنة ۱۹۳۲ كا اقتبست فى جريدة The New York Times الصادرة فى ۳ أكتوبر سنة ۱۹۳۲ ص ۱۳ . على أن ما سبق ذكره لايقصد اعتبار الدكتور كفن واحدا من رجال اللاهوت التقليديين .

# *الفِصِّالِات*َانی آلهة الطبیعة والمجتمع الإنسانی

#### إله الشمس

والواقع أنه لا توجد قوة أثرت في حياة الإنسان القديم مثل قوة « الدين ، ، لأن تأثيرها يشاهد واضحاً في كل نواحي نشاطه ، ولم يكن أثر هذه القوة في أقدم مراحلها الأولى إلا محاولة بسيطة ساذجة يتعرف بها الإنسان ماحوله في العالم ويخضعه بما فيه الآلهة لسيطرته ، فصار وازع الدين هو المسيطر الأول عليه في كل حين ، فيا يولده الدين من مخاوف هي شغله الشاغل، وما يوحي به من آمال هي ناصحه الدائم ، وما أوجده من أعياد هي تقويمه السنوى ، وشعائره مرمتها \_ هي المربية له والدافعة له على تنميته الفنون والآداب والعلوم .

على أن الدين لم يمس حياته فى جميع نواحيها فحسب ، بل الواقع أن الحياة والفكر والدين امتزجت عنده بعضها ببعض امتزاجاً لا انفصام له يتكون منها كتلة واحدة تتداخل بعضها فى بعض مؤلفة من المؤثرات الحارجية والقوى الإنسانية الباطنة . ولذلك كان طبعياً ألا يقف الدين جامداً من غير أن يتمشى مع هذه العوامل الدائمة التطور من مرحلة إلى مرحلة . هكذا كان الحال منذ أقدم العصور التي وصل إليها علمنا ، وكل الأسباب تحملنا على الاعتقاد بأن الحال ستستمر كذلك : تطور وارتقاء ، وسنرى الآن شيئاً من هذا التطور الذى ظل فيه الكفاح قائماً بين العالم الظاهرى الحيط بالإنسان ، والعالم الباطني الكامن فى نفسه ، حتى تكوت الدين وتحدد وأفضى بالتدريج فى نهاية الأمر إلى ظهور المبادئ الأخلاقية عند أقدم مجتمع بشرى عظيم فى خلال مدة تربو على ثلاثة المبادئ سنة .

وسيكون في قدر تنا تتبع سير هذا المنهاج بأظهر بيان إذا ابتدأ باباستعراض ملخص تاريخي بسيط يكون بمثابة نظرة عجلي على مراحل تطور الرقي الأخلاق عند المصريين الأقدمين . وجدير بنا إذ وصلنا إلى هذا المكان ألا ننسي الحقيقة المتفق عليها الآن وهي : أن الدين في طوره الأولى لم تكن له علاقة بالأخلاق كا نفهمها الآن ، كما أن المبادي الأخلاقية الأولى لم تكن سوى عادات شعبية قد لا تكون لها علاقة بالشعور بالآلهة أو الدين . وقد كانت مظاهر الطبيعة أول ما أشعر المصرى بوجود الآلهة ، مثله في ذلك مثل الشعوب الأخرى القدامي . فكانت الأسجار والينابيع والأحجار ، وقم التلال ، والطيور والحيوانات في نظره مخلوقات مثله أو مخلوقات حلت فيها قوى طبعية غريبة لا سلطان له عليها . ومن ثم كانت الطبيعة أول مؤثر مبكر في عقل الإنسان فوصف له العالم الظاهرى أو لا بعبارات دينية رهيبة ، وصارت مظاهر الإلهية الأولى في نظره هي القوى المسيطرة على العالم المادى ، فلم يكن في تصورات الإنسان القديم بادئ أمره معني لمملكة اجتماعية أو سياسية ، بل ولا معني لمملكة روحية تكون السيادة العليا فيها للاكهة . وكان أبعد ما يتوهمه عباد إله لم من هذه الآلهة أن إلههم يحمل في نفسه فكرة الحق أو الباطل ، أو أنه يرغب من هذه الآلهة أن إلههم يحمل في نفسه فكرة الحق أو الباطل ، أو أنه يرغب من هذه الآلهة أن إلههم يحمل في نفسه فكرة الحق أو الباطل ، أو أنه يرغب

فى وضع هذه المطالب على كاهل عباده الذين كانوا يرون من جانبهم أن غاية ما يطلبه إلههم منهم هو تقديمهم القرابين زلنى له كماكانوا يفعلون لرئيسهم المحلى سواء بسواه. على أن أمثال هذه الآلهة كانت في جملتها آلهة محلية كل منها معروف لدى منطقة معينة فقط، ولكن كثيراً ماكان يمتد الاعتقاد فى إله ما إلى جهات بعيدة فى العالم القديم بسبب الهجرة أو انتشار السكان.

وفى العهد الذى جاء بعد سنة . . . . ٤ ق . م . بدأت الحكومة ، أى النظام السياسي الذى كانت البلاد تحكم به في عهد الاتحادين المنعاقبين ، تحوز مكانة في أذهان القوم بحانب ما حازته دنيا المظاهر الطبعية . وهذان الاتحادان اللذان يعدان أقدم ما عرف من الانظمة القومية العظيمة في تاريخ الإنسان قد وضعا أمام أعين الناس صورا خلابة لمظاهر الحكومة ، فسكان لذلك على ممر الزمن أعمق أثر في الدين ، ومن ثم بدأت المظاهر الحكومية تنتقل إلى عالم الإلهية حتى صار الإله العظيم يسمى في بعض الاحيان , ملسكا ، .

وفي الوقت نفسه كانت علاقات الحياة الاجتماعية تؤثر تأثيرها في الدين من زمن بعيد أيضا . فوصلت دائرة حياة الأسرة إلى درجة سامية من الرقى تزينها العو اطف الرقيقة التي أوشكت على التعبير عن مظاهر الرضى أو السخط، وأفضت إلى تصورات عن السلوك الحميد والسلوك المعيب . وبذلك بدأت المشاعر الباطنية « للضمير ، تسمع صوتها للإنسان . ولاول مرة صار الإنسان يدرك القيم الأخلاقية كما نعر فها نحن الآن . وعلى ذلك أصبحت قوة الإنسان الظاهرة المنظمة ، وقوة الوازع الحلق الباطنة فيه ، تؤ لفان قو تين مبكر تين في تشكيل الديانة المصريون الأقدمون قبل أن يوجد الشعور به في أى صقع آخر ، قد شعر به المصريون الأقدمون قبل أن يوجد الشعور به في أى صقع آخر ، فإن أقدم بحث عرف عن ، الحق والباطل ، في تاريخ الإنسان عثر عليه في أن مسرحية « منفية ، تشيد بعظمة مدينة ، منف ، وسيادتها ، ويرجع تاريخها إلى منتصف الألف الرابع ق . م .

ويدل شكل هذه المسرحية بداهة على أنها بحث فى أصول العالم ما بين دينى وفلسنى ، وهي من تأليف طائفة مفكرة من الكهنة فى المعابد المصرية ، غير أن

موضوعها لم يتناول ماكانت عليه حياة الشعب المصرى بأسره فى ذلك الحين . وسنرى كذلك كيف أن عامة الشعب أخذت بدورها فيها بعد تشعر بالوازع الحلق الذى يصر فها فى حياتها . وعلى ذلك يكون الشعور الحلقى قد انحدر تدريجاً من طبقة أشراف رجال البلاط الملكى وطائفة كهنة المعابد إلى أشراف رجال الإقاليم أولا ثم إلى عامة أفراد الشعب ثانيا .

- 44 -

وقد ظهرت أقدم فكرة عن النظام الخلقي تجرى على قواعد راسخة في عهد الاتحادالثاني تحتسيطرة حكومية ثابتة ، وهذا النظام كان يعبرعنه في اللغة المصرية القديمة بكلمة مصرية قديمة واحدة جامعة لها خطرها هي كلمة ، ماعت ، ويراد بها الحق أو العدالة أو الصدق . وقد مكث هذا النظام راسخا مدة ألف سنة من القرن الخامس والثلاثين إلى القرن الخامس والعشرين قم . وقد كان لهذا النظام الاثر العميق في العقل البشرى ، فلما سقط هذا النظام في نهاية ألف السنة المذكورة حلت بالحياة البشرية كارثة تشبه المكارثة التي حلت بالمدينة الحالدة في أوربا<sup>(1)</sup>، وغيرت نظر بني البشر نحو الحياة ، إذ في فترة الضعف السياسي التي جاءت عقب سقوط هذا النظام بدأت القيم الحلقية الباطنة التي لا يمكن محوها تدرك من جديد بعالة واضحة أكثر من ذي قبل . فني القرن الثالث والعشرين قبل الميلاد كتب أحد ملوك ، أهناس ، (وهو مجهول الشخصية فيها عدا ذلك ) لابنه وخلفه أحد مؤي فيه ما للقيمة الخلقية من سمو المنزلة .

ولما أصبحت الأخلاق منبوذة أثر سقوط النظام الحلق القديم، وتدهورت الفضيلة نفسها ماعت، حتى صارت لا تدرك الا بشعور خلق أكثر حساسية عن ذى قبل، ظهر المجتمع الفاسد الأخلاق المنحل النظام الذى جاء بعد عصر الاهرام بشكل لاأمل فى إصلاحه فى نظر بعض فلاسفة الاجتماع الذين هالهم مارأوه من تداعى ذلك النظام الحلق القديم، ثم ظهر على أثر ذلك لأول من فى التاريخ عصر التشاؤم وزوال الوهم، فان رسل الاجتماع فى ذلك الوقت رسموا لنا صورة بشعة عما كان موجودا من الفساد والفوضى فى ذلك العهد،

<sup>(</sup>١) يقصد بالمدينة الخالدة : روما .

فأظهر وها بعبارات مملوءة بالتهديد والتوعد، وبالغوا في وصف ذلك أيما مبالغة، حتى انهم في إحدى الحالات وجهوا تلك التهديدات لشخصية الملك نفسه . غير أنه على الرغم من ذلك كان لايزال هناك نفر من بين هؤلاء الحكماء المصريين بمن لم يفقدوا الأمل في الإصلاح، فقاموا بأول جهاد مقدس لإنقاذ العدالة الاجتماعية . ومن المدهش حقا أن كان المثل الأعلى لحكماء الاجتماع هؤلاء آخذا شكل رسالة التبشير بقدوم الحقيص التي جاءت فيما بعد، وهي الاعتقاد بمجيء حاكم عادل يكون فاتحة عصر ذهبي لإقامة العدالة بين جميع بني البشر، وقد ورث عنهم العبرانيون هذا الاعتقاد فيماً بعد .

وفى العهد الاقطاعي الذي عادت فيه الحكومة المنظمة للبلاد وتقدم المجتمع الاقليمي في العهد الاقطاعي الذي ابتدأ قبل حلول عام ٢٠٠٠ ق.م. ظهر تأثير هذا الجهاد المقدس في شكل المطالبة بالعدالة الاجتماعية ، وتمثل ذلك في تصور نظام ملكي سمح أبوى رحيم يحمى المثل العليا للمساواة الاجتماعية . ولما كان عالم الآلهة لايزال على اتصال وثيق بشئون الأمة السياسية ، فامها لم تلبث أن أحست بذا التأثير الجديد ، فانتقلت صفات العدالة الاجتماعية من وصفها للحكومة الملكية الفاضلة إلى صفات إله الدولة ، فازدادت بذلك المزايا الحلقية التي كانت تنسب إلى حد ما للإله طو ال مدة تربو على ألف سنة ، فقد كان الإله في نظر أتباعه من زمن بعيد يعتبر ، ملكا ، فأصبح الآن زيادة على ذلك ، ملكا فاضلا ، بالمعنى الاجتماعي ، يريد من أتباعه أيضا أن يعيشو اعيشة فاضلة .

واننا نجد الاعتقاد بوجود إله يهب الحياة للطيب ويقدر الموت للخبيث ، واردا في والمسرحية المنفية، التي كتبت في منتصف الألف الرابع ، قبل الميلاد ، أما فكرة المحاكمة في والحياة الآخرة ، وقد أخذت تتحدد بوضوح مطرد امتد إلى ما بعد عام ٢٠٠٠ ق . م . فلم تكن الفكرة في أقدم أشكالها تفترض حضور جميع الناس أمام المحكمة ، إنما افترضت محكمة عدالة كالتي توجد على وجه الأرض يحضر أمامها الأفراد لإصلاح الخطأ ، فكان في أول الأمر لزاما على الشخص المتهم فقط أن يحضر أمام المحكمة في و الحياة الآخرة ، ليظهر براءة نقسه . على أن فكرة المحاكمة العامة نشأت في باكورة العهد الاقطاعي قبل عام نفسه . على أن فكرة المحاكمة العامة نشأت في باكورة العهد الاقطاعي قبل عام

ألفين قبل الميلاد، ثم أصبحت المحاكمة فيها بعد فى أوائل عهد الدولة الحديثة (حوالى ١٦٠٠ ق . م.) لا تقتصر على حصر تفصيلي لكل المخالفات الخلقية ، وإنما صارت امتحانا خلقيا قاسيا ، بل معيارا شاملا للقيمة الخلقية لحياة كل إنسان .

وقد أصبح الشعور بمثل هذه المحاكمة وازعا خلقيا قويا كما أراده أولئك الحكاء الذين خلقوه ، غير أن سلطان تلك المحاكمة مالبث أن مسخ مبكرا بالعوامل السحرية التي جاءت في كتاب الموتى الذي ألفه كهنة المعابد للكسب منه . إذ زعموا فيه أن يكون وسيلة تساعد الميت على التخلص من العقوبة بمخادعة و تضليل ذلك القاضى الرهيب .

وفى القرن السادس عشر ق . م ابتدأ عصر الفتوحات الدولية :السياسية منها والدينية ، فاتسع بذلك أفق التفكير الديني حتى وصل بعد عام ١٤٠٠ ق . م الي قمته بظهور أول عقيدة للتوحيد عرفها التاريخ . على أن وجود السيادة لإله واحدعالمي لم تزد شيئا فى الرق الحلق عند المصريين الأقدمين ، لأن ثروة العاهلية قد أفسدت أخلاق الكهنة . وأن آخر تطور خلق عظيم فى الديانة المصرية عاحدث فيها بعد ، نشأ على ما يظهر خارج المعابد بعيدا عن ديانة الحكومة إذ ذاك احتراف المؤمن بحقارة نفسه مع امتزاج ذلك بالثقة الشخصية العميقة فى رحمة الته وعدله وعنايته الآبوية إلى أن يؤدى ذلك بالثقة الشخصية العميقة فى رحمة الله وعدله وعنايته الآبوية إلى أن يؤدى ذلك به إلى اتصال روحى بالله . ولقد أحدثت تعاليم الحكماء المصريين فى ذلك العصر بوجه خاص تأثيرا عميقا فى التفكير العبر الى الدينى ، وباستيطان هذه التعاليم فى فلسطين قطعت المرحلة الأولى فى مصر نفسها أخذت هذه الحال التى تعتبر أقدم ما عرف عن الزهد والورع . فى مصر نفسها أخذت هذه الحال التى تعتبر أقدم ما عرف عن الزهد والورع . الشخصى فى معناه الروحى العميق تنحط بالندريج بتأثير رجال الكهانة الذين تطرفوا بتغاليهم فى دينهم فى أيام الحكم الإغريق الرومانى فى مصر .

وهكذا يمر أمامنا دور عظيم من الخبرة البشرية كاشفا لنا في مدى ثلاثة آلاف سنة من حوالي ٤٠٠٠ سنة ق . م · ، عن ظهور أول مجتمع إنساني عظيم فجر الضميد

وانتقاله من مرحلة إلى مرحلة أخرى فى أطول تطور أخلاق يمكن للباحث تعقبه فى مدة حياة أى مجتمع بشرى. وتظهر لنا خطورة هذا التطور بوجه خاص إذا راعينا أنه على مانعلم كان أول شى، فى بابه وأنه بذلك أثبت وجود حقيقة لم تكن معلومة من قبل وهى: ان أرقى ذوات الشدى التى برزت على هذا الكوك لم يكن فى مقدورها فحسب أن ترقى إلى ذلك الأفق من التمدن الذى عيناه من قبل، بل إن هذا الرقى كان يشتمل كذلك على إدراك قيم جديدة سامية انتقلت بالتطور الإنساني إلى أسمى عالم خلقي لم يسبق له نظير. وبإماطة المثام عن ذلك العالم الجديد للإنسان دخلت لأولى فى مصر وخارجها. ولا بد أن تطور ذلك التطور العظيم فى حياة البشر الأولى فى مصر وخارجها. ولا بد أن تطور حياة مثل هذه الأمة العظيمة وآدابها خلال ثلاثة آلاف من السنين قد أثر تأثيرا عيقا مطردا على أقرب حيرانها فى فلسطين خاصة بل على كل أنحاء الشرق الأدنى، وأن النهضة التي أوجدتها هذه الحركة بين العبرانيين قد أفضت المنتقد خلقي وديني انقل فيها بعد إلى المدنية الغربية واستمرت بذلك مراحله الاخيرة عاملا خلقيا قويا فى حياتنا إلى اليوم.

ويمكننا الآن بعد أن استوعبنا المختصر العاجل أن نتعقب بحثا أوسع عن ذلك النطور الطويل المدى الذى ارتقى به أهل وادى النيل إلى المثل العليا فى الاخلاق. على أن المصادر التى لدينا لدرس الرقى الخلق فى العصور الأولى لمثل هذا الشعب القديم منشلة جدا ، وبجدها كذلك إلى أن نصل إلى عصر اختراع الكتابة التى أفضت إلى وجود ، المصادر المدونة ،

وأقدم هذه والمصادر، لا تبدأ تفيدنا في مصر إلا بعد عام ٣٠٠٠ ق م م مع أنه توجد لدينا ومصادر ، متأخرة عن ذلك تلقي ضوءا هاما على ما سبق هذا العهد من مراحل رقى الأجداد وتقدمهم . ولكن والمصادر ، المكتوبة وحدها لا يمكن أن ترجع بنا قط إلى بداية التطور .

أما ما نعتمد عليه فى معلوماتنا عن أقدم حياة عرفت للإنسان فى وادى النيل فهو الوثائق المادية المحصة ، وهى تكاد تنحصر فى الاسلحة والآلات المحرية ، وفيها يلى ذلك تكشف لنا ، جيانات عصر ماقبل التاريخ ، التى تحثوى

على الآلاف من القبور العتيقة المنتشرة على حافة الصحراء شيئا عن المعتقدات الدينية التي كان سكان وادى النيل يدينون بها فى الأيام الحالية التي يرجع عهدها إلى العصر الحجرى الأخير. والزمن الذى بين أقدم أمثال هذه المصادر التي هي من عصر ما قبل التاريخ إلى أحدثها زمن يقدر بمثات آلاف السنين وذلك على أقل تقدير بمكن.

ولا نكون مخطئين إذا قررنا هنا أن أقدم المصريين عهدا كانوا يعبدون آلهة ليست لهم صفات خلقية ، كما كانت لهم طائفة من العادات لم تكن قد بلغت بعد مرحلة الأخلاق ، فهم فى ذلك كالا قو ام الذين لا يزالون يعيشون فى طور السذاجة الفطرية البحتة ، وإذا فحصنا الديانة المصرية كما نجدها فى أقدم الوثائق التى وصلت إلينا وحاولنا أن نستخلص من تحليل أهم الانطباعات التى نجدها مصورة هنالك ، تلك الانطباعات التى أخذها المصريون عن عالم الطبيعة ، فإن ذلك يلتى بعض الضوء على الآراء التى كانت متداولة فى العصر الذى سبق ذلك يلتى بعض الكابة .

فن الواضح أن ظاهر تين عظيمتين طبيعيتين قد أثرتا أعظم تأثير في سكان وادى النيل ، فقد تصور القوم في هاتين الظاهر تين إلهين اثنين كان لهما السيطرة على كل من التطور الديني والعقلي منذ أقدم العهود التي عرفت ، وهاتان الظاهر تان هما الشمس والنيل [ أو الحضرة التي تروى من مائه] . وأما الإلهان فهما إله الشمس ، رع ، وإله الحضرة «أوزير » ، وكانا الإلهين العظيمين في الحياة المصرية القديمة ، وقد دخلا في دور تنافس منذ عهد مبكر جدا ، فكان كل واحد منهما يبغي لنفسه أسمى مكانة في ديانة القوم ، ولم ينقطع هذا التنافس قط إلا عند ما محيت الديانة المصرية في ختام القرن الخامس المسيحي . ومن يقف على أصول قصة هذا التنافس الطويل يقف على المنهاج الرئيدي في تاريخ الديانة المصرية القديمة ، بل لا نكون مغالين إذا قلنا إنه يقف على دور عظيم من أهم الأدوار في تاريخ حياة الإنسان .

وإن أبرز حقيقة هيمنت على وادى النيل هي قوة الشمس في مصر وجلالها الشامل لكل الكون، ولا يزال ذلك ماثلا إلى أيامنا هذه يشاهده

السائح الحديث العهد بالبلاد المصرية عند ما ينظر إلى الشمس لأول مرة . ولاشك أن المصرى شاهدها في أشكال متنوعة كانت في الأصل أشكالا محلية . ومن المحتمل جدا أن أقدم صورة تخيلها المصرى لإله الشمس يرجع تاريخها إلى العهد الذي كان لا يزال فيه مصريو عصر ما قبل التاريخ يعيشون عيشة الصيد في مناقع الدلتا ، وذلك عند ما تخيلوا إله الشمس في شكل صياد يدفع أو يجدف في زورق يشبه الرمث مؤلف من حزمتين من الغاب ليعبر به مستنقعات الغاب ، ولا تزال لمحات عن هذا التصور العتيق محفوظة لنا في أقدم فقرات «منون الأهرام » ، إذ كثيرا ما نجد فيها إله الشمس مصورا بصورة إنسان يحدف عبر المستنقعات السهاوية في زورق الغاب المزدوج . وهذا هو « رع ، يحدف عبر المستنقعات السهاوية في زورق الغاب المزدوج . وهذا هو « رع ، أي الشمس المجسمة التي تصورها أقدم سكان وادى النيل من قبل في شكل إنسان جعلوا مقره « هليوبوليس » ( عين شمس ) حيث حل محل إله شمس قديم يدعى « آتوم » وأصبح أعظم إله في مصر .

وفي وإدفو ، بالوجه القبلي تقمص إله الشمس صقراً ، لأن تحليق هذا الطائر المرتفع كان يخيل للقوم أنه يكاد يكون رفيق الشمس في علوها، وهذا ما ساق خيال فلاحي وادى النيل المبكرين الأول إلى أن الشمس لا بد أن تكون صقراً مثله ، يقوم بطيرانه اليومي عبر السموات ، ومن أجل ذلك أصبح قرص الشمس ذو الجناحين المنشورين أعم رمن في الديانة المصرية القديمة . وقد انحدرت إلينا هذه الفكرة عن طريق الأدب العبراني في تشابيهه التي منها وقد المصباح ، و و شمس العدالة ، . . . التي تحمل الشفاء في جناحيها . وكان إله الشمس بصفته صقراً يسمى ، حور ، [حوريس أو حوروس أو وحور أختى ، ] أي حور الأفق ، ولا تزال توجد آثار بعض المميزات بين آلهة الشمس كان الشمس المحلية العتيقة في متون الأهرام ، وقد ابتدأت عملية مزج في عهد مبكر بين هذه الآلهة فضمتها كلها بعضها إلى بعض ووحدتها حتى أن إله الشمس كان يسمى « رع حور أختى » أو ، رع آتوم » ، وقد أسرع كبراء رجال المعابد يسمى « رع حور أبنى العملية إذ كان كل من تلك المعابد يجرى وراء نيل الشرف بادعائه أن مكانه هو الذي ولد فيه إله الشمس .

وقد بتي إله الشمس إلها يمثل الطبيعة عصوراً طويلة فيها قبل التاريخ ، فكان بذلك إله الشمس في أقدم العصور الغابرة مقصوراً على الوظائف المادية ، ولذلك كان يظهر في أقدم معابد الشمس بأبي صير بأنه منبع الحياة والخير ، وقالت عنه الناس: . لقد أبعدت العاصفة وأزجيت المطر وحطمت السحاب » وكانت هذه الظواهر في نظرهم أعدا. له ، وكانت بطبيعة الحال مجسمة كذلك في أساطير العامة إذ ورد في إحدى الأساطير أن إله الشمس فقد عينه بيد عدوه. ولما كان وادى النيل الذي ظهر فيـه إله الشمس منذ زمن بعيد بمظهر قوة من قوى الطبيعة قد أخذ ينتقل بالتدريج إلى مكانة أمة عظيمة ، فإن ميدان عمل إله الشمس أصبح بالضرورة ميدان الحياة البشرية والشئون القومية . أما الخطوات التي نتج عنها الاتحاد الأول للبلاد فلا نعلم عنها شيئاً ، غير أنه من المؤكد أن أميرا من مدينة ﴿ إيون ﴿ وَهِي الَّتِي أَطَلَقَ عَلَيْهِـا الْإَغْرِيقَ فيما بعد اسم « هليو بوليس ، قام بإخضاع الأمارات المصرية الأخرى في عهد ما قبل التاريخ ووحد المملكة لأول مرة تحت حكم ملك واحد . ومن المحتمل أن هذا العمل حدث قبل سنة . . . ٤ ق . م . ومع أنه لم يصلنا عن اسم هذا الملك صدى واحد في خلال الفترة التي انقضت منذ ذلك العهد، وتقدر بنحو . . . . سنة ، فإن عمله قد ترك أثرا حالدا في حياة مصر ومدنيتها ، لأنه أسس وأدار أول نظام قومى عظيم خضعت له حياة عدة ملايين من الأنفس . ولا يفو تنا أن نعيد إلى ذاكر تنا هنا أن هذا الأتعاد الأول ظل ثابتا في البلاد بضعة قرون، وبعد انهياره عمت البلاد ثانية فترة انحلال أعقبها حوالي ٣٤٠٠ ق٠ م فتح آخر للإقطاعات السياسة فانضم بعضها إلى بعض وتالف منهاجميعا ما نسميه « بالاتحاد الثاني » . وقد أعطت زعامة « هليوبوليس » في عهد الاتحاد الأول ، نفوذا وشهرة لهذه المدينة لم تفقدهما قطفيا بعد، فقد أثرت على المدنية المصرية تأثيرًا عميقًا كانت فيه المسكانة السامية لإله الشمس ، وإلى تأثير عهد الاتجاد الاول يرجع السبب في انتقال الاوضاع والمميزات الحكومية الدنيوية التي كانت تسيرً عليها الحكومة المصرية إلى أنظمة إله الشمس في « هليو بوليس » بصفته الإله القومي، فأصبح ملككل الآلهة وخاطبه الناس بقو لهم: ﴿ إِنْكُ أَنْتَ

الذى تشرف على كل الآلهة ولا يشرف عليك إله ما ، . وكذلك أصبح هو في الوقت نفسه الحاكم الأعلى المتصرف في مصيركل الناس . بذلك انتقل إله الشمس من عالم الطبيعة إلى عالم الناس فأصبح فيه ملكا قديماكان قد حكم مصريوما ما ، كما حكمها الفراعنة من بعده . وقد تغيرت مظاهره الحارجية تبعا لهذا التحول ، فتحول زورق الغاب المزدوج الذى كان يسبح فيه إله الشمس فيما قبل التاريخ إلى سفينة ملكية فاخرة مثل سفينة فرعون الأرضية ، وكان الاعتقاد أن إله الشمس يعبر بأبهته في هذه السفينة الشمسية الساطعة المحيط السماوى كماكان فرعون يعبر النيل ، وكانت له سفينتان : واحدة الصباح وأخرى المساء . وقد ظهرت أساطير عدة تتحدث عن حكم إله الشمس على الأرض ، غير أنه لم يبق مها إلا قطع صغيرة ، فنها الاسطورة التي تقص علينا ما أظهره غير أنه لم يبق مها إلا قطع صغيرة ، فنها الاسطورة التي تقص علينا ما أظهره معاقبتهم ، وكاد يفنيهم قبل أن يترك الارض و يعتزل في السماء .

ومع أن المصريين ظلوا يشيرون بغبطة وسرور إلى حوادث هذه الأساطير الساذجة وأمثلاً أدبهم الديني بالتلميحات إلى تلك الخرافات حتى آخر عهده ، فإنهم عند ما ظهروا في شكل أمة موحدة كانوا قد أدركوا أن إله الشمس يقوم بوظائف رفعته فوق مثل هذه التخيلات الصبيانية . وجعلته المتصرف والحاكم العظيم على الأمة المصرية .

وهذا الانتقال الاساسى الذى يعد أول ماعرف فى التاريخ من نوعه قد نقل بذلك نشاط إله الشمس الذى كان منحصرا فى دنيا المادة وحدها إلى مملكة الشئون البشرية. ولدينا أنشودة للشمس فى متون الاهرام يحتمل أنها نشأت فى ذلك العهد للاتحاد الأول؛ ونجد فى هذه الانشودة التى تعد أقدم ما وصل إلينا من نوعه أن موضع الإشادة بإله الشمس هو سيادته على مشئون مصره، إذ تبسط لنا الانشودة المعاونة الصالحة التى يقوم بتقديمها الإله لارض مصر والإشراف عليها، بل إنها تنشر أمامنا فى أسطر متعاقبة عقود المدح لما يقوم به هذا الإله العظيم لحماية مصر من أعدائها.

وكذلك كان إله الشمس حليفا لفر عون وحاميا له ، فإن متون الأهر ام تقول عنه : • إنه يمكن له مصر العليا ، ويمكن له مصر السفلي ويهدم له معاقل آسيا ، ويخضع له كل الناس (۱) [ المصريين ] الذين سو اهم بأصابعه » . وهكذا فإنه بدخول اله الشمس في عالم الشئون البشرية أخذ هذا الإله (في عرف القوم) يشعر كأى فرد تابع لحكومة بشرية ، أو كأى عضو في جماعة دنيوية ، بنأ ثيرات المجتمع الإنساني ، تلك التأثيرات التي صارت عاملا يعمل على تهيئة الإله و تسويته فى نهاية الأمر ليجعل منه أول إله خلق عادل عرفه التاريخ .

<sup>(</sup>١) كلة الناس هنا لاتطلق إلا على أهل مصر فقط .

### الفصل لتاليث

### إله الشمس و فحر المبادى والأخلاقية

لم يعثر للآن على أثر ملكى واحد من عهد الاتحاد الأول. وإذا كان لايزال في الوجود شيء من هذه الآثار فلا بد أن تكون مدفو نة على عمق بعيد تحت غرين النيل المشبع بالمباء في مصر السفلى ، ذلك الغرين الذي ظل يتراكم مدة آلاف من السنين على بقايا و دمن بلدة ، هليو بوليس ، (عين شمس) التي وجدت في عصر ماقبل التاريخ . ومع ذلك فإن الأزمان التي تلت تلك العصور قد حفظت لنا ذكريات عن تلك العهود القديمة كما سبق أن أشرنا إلى ذلك ، بل إنها حفظت لنا ذكريات عن تلك الأزمان السحيقة جدا التي سبقت عهد توحيد مصر تحت حكم ملك واحد . والواقع أنه قد وصل إلينا صورة من المتن الحقيق لوثيقة دونت في بداية عهد الاتحاد الثاني ، وهذه الصورة منقوشة على الحقيق لوثيقة دونت في بداية عهد الاتحاد الثاني ، وهذه الصورة منقوشة على حجر أسود محفوظ الآن بالمتحف البريطاني ، وذلك الحجر كان قد استعمله بعض القرويين أخيراً قاعدة لحجر طاحون لطحن غلالهم ، وقد استمروا في إدارة حجر الطاحون الأعلى عليه مدة أعوام دون أن يفقهوا شيئا ما كانوا يمونه بذلك من النقوش .

على أن ما بق مقروءاً على ذلك الحجر الهام من الفقر ات المشوهة ، له أهمية لا تقدر بشمن . على أننا نفهم فى الحال شيئا عن أصل ذلك الحجر من سطر فى أعلاه ، نقو شه الهير غليفية غاية فى الوضوح ، فنجد فيه اسم « شبكا ، ذلك الفرعون الأثيوبي الذي حكم مصر خلال القرن الثامن قبل الميلاد ، ويلى اسم ذلك الفرعون نقوش تقول : « إن جلالته [ يعنى نفسه ] نقل هذه الكتابات من جديد فى بيت والده « بتاح جنوبي جداره » وقد و جدها جلالته بمثابة عمل خلفه الأجداد قد أكله الدود حتى أصبح لا يمكن قراءته من البداية للنهاية ،

وإذ ذاك قام جلالته بكتابته من جديد حتى أصبح أكثر جمالا مماكان عليه من قبل ». ومن ذلك نرى أن ملك مصر الأثيوبي الذي عاش في القرن الثامن قبل الميلاد اهتم بالمحافظة على الكتابة القديمة التي خلفها « الأجداد » ولا بدأنها كانت مدونة على ورق البردي و إلا لما استطاع الدود أن يأكلها.

وقد نقل «شبكا ، لحسن حظنا نسخته الجديدة على الحجر لتبقى محفوظة على الدوام ، ومع ذلك لو بق هذا الحجر يطحن عليه بضع سنين أخرى لقضى على أقدم مسرحية فى العالم وعلى أول بحث فلسنى وصل الينا من العالم القديم .

وقد انقضى الآن جيل على الفترة التي كنت أقضى فيها أيام الصيف الخانقة جالسا على كرسي منخفض تحت نافذة في المتحف البريطاني أحاول أن أعكس بعض الضوء من النافذة التي كانت فو قي بمرآة يد على الحجر الذي كان موضوعا تحت عتبة تلك النافذة بشكل لم يترك مجالا لسقوط نور تلك النافذة عليه. وقد كان ذلك قبل ظهور كشافات اليد الكهربائية القوية ، ولذلك كان نقل مثل هذه النقوش يسير بيطء وبصعوبة لتآكلها حتى انهاكانت أحيانا لا بمكن الاهتداء لقراءتها كلية ، ولا سيما أنها نقشت على حجر أسود حالك. وكانت نقوش ذلك الحجر موزعة في أعمدة أو أسطر عمو دية . وبحوز في الكتابة المصرية القديمة أن يكون ترتيب الإعمدة عند قراءة مثل تلك النقوش من اليمين إلى الشمال أو من الشمال إلى العمين وذلك حسب اتجاه وجوه الحروف الهير ُ غليفية التي تواجه عادة بداية النقش. وكانت كل الإشارات في ذلك النقش تواجه اليمين دالة على أن بدايته كانت من جهة اليمين . وعلى ذلك بدأت بنقل المتن من العمود الأول على اليد اليمني ، وكنت أتدرج في النقل من عمود إلى عمود متجها نحو الشمال ، ولكن لاحظت مع ذلك بغتة عند أسفل عمود من الأعمدة، أن معنى إحدى الجمل كان مستمرًا في العمود التالي من اليمين لا في العمود التالي من اليساركما كان متوقعا .

ومن ذلك ظهر لى فجأة أن هذا النقش كان من النقوش القليلة المعروفة التي كتبت بإشارات معكوسة [أى أن الإشارات لم تتجه الاتجاه العادى].

وعلى ذلك كان العلماء يقرء ونها إلى الآن بو ضعمقلوب نتجت منه سلسلة فقر ات متقطعة يتبع بعضها بعضا بدون أى ارتباط بينها من النهاية إلى البداية ، فلما قر أت هذه الأعمدة بترتيبها الصحيح بدأت تقص على قصة مر. أروع القصص ، غير أنها قصة مؤلفة من نتف وبعض أجزائها لم تمكن قراءته مطلقا حتى انه كان من العسير جدا فهمها . ويرجع السبب فى ذلك إلى أن حجر الطاحون العلوى كان يلف على وسط قاعدة حجر الطاحون المكتوبة ، فضلا عن أن الطحان كان يلف على وسط قاعدة حجر الطاحون المكتوبة ، فضلا عن أن الطحان التي تخرج من قطب العجلة ، وقد محاذ للك الطحان الغشوم تماما ثلث النقش القديم من جهة الوسط تاركا ثلثا ضئيلا منه على اليسار عند البداية و ثلثا آخر عند الطرف الأيمن ، ولذلك أصبح من المستحيل أن ندرك أى اتصال فى المعنى بين الأعمدة التي على اليسار والأعمدة التي على اليسار .

ومن يوم أن نشرت متن النقش مع محاولة مبدئية لترجمته قضى العلماء في البحث جيلا بأكمله حتى أمكن الوصول إلى فهم صحيح لنوع المتن ومحتوياته بل لتحديد تاريخه . ونخص بالذكر من بين هؤ لاء العلماء الذين درسوا هذا النقش « إرمان » ثم « زيته » . وقد سمى « شبكا » الأثيو بي هذا المتن في القرن الثامن قبل الميلاد ، تأليف الأجداد » ، وهو تعبير مبهم يوحى لنا أن كتاب هذا الملك المتفقهين لم يكن لديهم فكرة عن أن الكتابة التي كانوا ينسخونها كان عمرها إذ ذاك يزيد عن ٠٠٥٠ سنة . ولمكن لغة هذه المكتابة القديمة ومحتوياتها لم تدع مجالا لاى شك عن شدة قدم أصلها لأرب لغة الوثيقة تحتوى على اصطلاحات تدل على أنها قديمة جداً . كما أن المتن يكشف لنا عن موقف تاريخي يدل بداهة على أن وقوعه لا يمكن إلا من بداية الاتحاد الثاني [ أى في تاريخي يدل بداهة على أن وقوعه لا يمكن إلا من بداية الاتحاد الثاني [ أى في عهد تأسيس الأسرة الأولى على يد مينا حوالي سنة ٢٠٤٠ ق . م . ] . وعلى ذلك يكون ذلك المتن من إنتاج الحضارة المصرية في منتصف الألف وعلى ذلك يكون ذلك لما يكون قد أعطى لنا صورة من أفكار أقدم بن البشر لم يصل إلينا مثلها مدونة إلى الآن .

وقد تركت لنا الفجوة المؤلمة التي في وسط الحجر كما أسلفت \_ جزءاً من المآن على اليسار هو البداية ، وجزءاً على اليمين هو الخاتمة ، ويقسم المتن الذي في البداية فو اصل متكررة تجعله على صورة فصول صغيرة معظمها في شكل عبارات تخاطب بها الآلهة المختلفون بعضهم بعضا. ونجد غالبا عند مداية كل عبارة من تلك العبارات علامتين هير غليفيتين تدلان على اسمى إلهين، والعلامتان مرتبتان في وضع بجعل كلا منهما تواجه الأخرى كأنكلا الإلهين يحادث أحدهما الآخر ، وهـذا يطابق محتويات المتن فإنها تثبت أنهما كانا يتحادثان فعلاً . وقد عثر الأستاذ « زيته » فيما بعد على بحموعة محادثات منظمة على مثل هذا النمط ومدونة على بردية يرجع تاريخها إلى سنة ٠٠٠ ق . م٠٠٠ وتلك المحادثات مصحوبة بملاحظات وصور يستدل منها على أنها لابدأن تكون تعلمات مسرحية (١)، أي أن البردية التي درسها الأستاذ وزيته وهي مسرحية قدمة ونجد أن ترتب أعمدتها مطابق تماما لمتن حجر المتحف البريطاني \_ الذي نحن يصدده \_ وهذا جعل الاستاذ «ارمان» (٢) يظن أن المدون على هذا الحجر هو مسرحية قديمة أيضا. وقد محست خاتمة هذه المسرحية التي تعد بلا شك أقدم ما عرف من نوعها من جراء الثقب الذي حفر في وسط حجر الطاحون المذكور . وفيها وراء الفجوة تجاه الطرف الأيمن من الحجر نجد بحث ا فلسفيا يبدو مر. الصعب أن نربطه بالمسرحية . ويرى وزيته ، أنه من الضرورى أن نفهم أن أحد رجال الدين المشهورين أو كاهنا مرتلا كان يلقى جزءاً كبيرا من الرواية التمثيلية في شكل خطبة مطولة يظهر الآلهة المقصودون خلال إلقائها عند قص حادثة فى الأسطورة فيلقون أقوالهم في شكل محاورة ، وذلك هو السبب الذي من أحمله نجد المحاورات التي

K. Sethe, Dramatische Texte Zur altaegyptische : راجع (۱)
 Mysterienspielen (Leipzig, 1928.)

A. Erman ,Ein Denkmal Menphitescher Theologie : راجع ( ۲ )
in Sitz Der Konigtish Preussisthen AK. der wissenschaft, vol.
XLIII. (1911)

كان يقوم بإلقائها الآلهة المختلفون الذين ساهموا في البمثيل منتشرة بين أجزاء المسرحية، بشكل جعل أمثال هذه المحاورات أيضا بمثيلية في شكلها. والوثيقة تشبه كل الشبه بحالة تلفت النظر القصص المقدسة التي مثلت في المسرحيات المسيحية الرمزية في القرون الوسطى، والمسرحية المنفية التي تعد أقدم سلف لها.

وبحد فى كل من الجزء المسرحى والبحث الفلسنى أن « بتاح » إله منف يقوم بدور إله الشمس الذى يعتبر إله مصر الاسمى . وذلك يفسر لنا العادة التى أشرنا إليها من قبل (ص ٤٣ — ٤٤) والتى كان يسعى بها الإله المحلى للحصول على عظمة إله الشمس وبهائه ، بأن يتقلد مركزه ويلعب الدور الذى لعبه فى تاريخ مصر الخرافى ومنشأه . وإن سيادة ، بتاح » فى تلك المسرحية تدل بوضوح على تزعم مدينة « منف » تزعما سياسيا ، وتلك الزعامة ترجع في هذه الحالة إلى انتصارات « مينا ، مؤسس الاسرة الأولى . وذلك الملك وإن كان مولده فى تنيس بمصر العليا هو الذى أسس « منف » لنكون عاصمة له ومقرا لملك . وبالرغم من ظهور أصل تلك المسرحية فى منف فإن المنبع الاصلى لمحتوياتها العجيبة كان بلاشك بلده و هليوبوليس » . فإننا نجد فيها تلك الفلسفة اللاهو تية التى اشتهر بها كهنة « عين شمس » والتى وصلوا بها فى عهد الفلسفة اللاهو تية التى المترحة التى أخذ عنها كهنة « منف » فى تمجيد إلههم «بتاح» .

فهذه المسرحية تبرز لنا إذا إله الطبيعة القديم وهو إله الشمس ، رع ، متحو لا تماما إلى قاض يحكم في شئون البشر ، تلك الشئون التي أصبحت ينظر إليها من الناحية الحلقية ، فهو يحكم عالما يرى من واجبه توجيه حياة البشر فيه طبقا لقواعد تفصل بين الحقوالباطل . وانه من المدهش جدا أن نجد أن أمثال هذه الأفكار كانت قد ظهرت فعلا في منتصف الألف الرابع قبل الميلاد .

ويمكن تلخيص محتويات هذه المسرحية بأنها محاولة لتفسير أصل جميع الأشياء ويدخل فى ذلك نظام العالم الخلقى، وأن هذه الأصول جميعا ترجع إلى « بتاح ، إله « منف ، . أما كل العوامل الآخرى التى ساعدت على خلق العالم

أو المخلوقات التى كان لها نصيب فى ذلك فلم تكن إلا مجرد صور أو مظاهر لبتاح إله « منف » المحلى المسيطر على أصحاب الحرف والصناعات والذى يعتبر إله كل الحرف.

وتدلك المسرحية على أن فتح « مينا » مصر واتخاذه « منف » الواقعة في الوسط بين الوجه القبلي والوجه البحرى عاصمة له ومقرا لملسكه لم يكن إلا خطوة نحو إظهار بتاح بمظهر الصانع الاعظم الذي خلق العالم. وقد ساعد على إلباس بتاح ثوب هذا الدور مساعدة جدية ما نسب إليه من استيلائه على السلطة والسيادة الفريدة التي كان يتمتع بها الإله « رع » الذي ظل يتزعم مدة قرون طويلة آلهة مصر من مقره الزاهر الممتاز في مدينة هليو بوليس. وتبرز لنا هذه المسرحية المنفية المكانة السامية التي احتلها « بتاح » في الفقر ات الحتامية التي يجب علينا فحصها الآن. فنجد فيها أولا أن ( « بتاح » العظيم هو قلب الآلهة ولسانهم ) . وهذا التعبير الخارق للمألوف يصير أكثر وضوحا لنا عندما نعلم ولسانهم ) . وهذا التعبير الخارق للمألوف يصير أكثر وضوحا لنا عندما نعلم أي القلب معناه « العقل » أو « الفهم » . أما « اللسان » فهو رمن للنطق أي للأداة التي تبرز أفكار العقل وتعبر عن أوامره ، أي أنها تخرج ما فيه إلى حيز عالم الحقيقة الملمون ، ونصبح الآن في مركز يمكننا من تعقب معنى هذه القديمة عندما تشرع القصة في التحدث عن أصل الأشياء:

(١) الفكر والتعبير عنه بصفتهما الأصل والقوة المساعدة لكل من نظام الأرض ونظام السماء:

«حدث أن القلب واللسان تغلبا على كل عضو فى الجسم وعلما الإنسان أن « بتاح »كان فى كل صدر على هيئة القلب وعلى هيئة اللسان فى كل فم ، سواء فى ذلك جميع الآلهة و جميع الناس و جميع الماشية و جميع الزواحف وسائر الأحياء، وفى الوقت نفسه يفكر « بتاح » فيما يشا، ويأمر بكل ما يريد » .

و بعد أن تقص علينا الوثيقة كيف أن مجموعة آلهة « منف ، لا تزال فى فم « بتاح » ، « الذى نطق بأسماء كل الأشياء » (١) ، فعلمنا أن هؤلاء الآلهة الذين

<sup>(</sup>١) « وعلم آدم الأسماء كلها » ( قرآن كريم ) .

كانوا ميعرفون من قبل بأنهم صور لبتاح قد أوجدوا بصر الأعين وسمع الآذان وتنفس الأنف لتصل جميعا إلى القلب، وأن القلب هو الذى يصدر كل قرار وأن اللسان هو الذى يعلن فكر القلب. وبمثل ذلك فطرت كل الآلهة أى. أنوم، وتاسوعه الإلهى [بحموعة تسعة آلهة] على حين أن كل كلمة مقدسة خرجت إلى الوجود عن طريق ما فكره القلب وأمر به اللسان، وكذلك المراكز [ الوظائف الرسمية] فإنها أنشئت، والمناصب [ الحكومية] وزعت (وهى التى قدمت جميع الغذاء وجميع الطعام) بو اسطة هذا النطق المتقدم، وأى طبقا للنظرية السالفة الذكر].

#### (٢) النظام الدنيوى:

« [أما من جهة ] الذي يفعل ما هو محبوب والذي يفعل ما هو مكروه فإن الحياة تعطى للمسالم، والموت يحيق بالمجرم، .

« وبذلك يسيّركل عمل وكل حرفة ؛ فنشاط الذراعين وسير الساقين وحركة كل عضو تكون حسب هذا الأمر الذي يديره القلب والذي يخرج من اللسان وهو الذي يجعل لكل شيء قيمة ، .

#### ( ٣ ) النظام السماوى :

« وحدث أنه قبل عن « بتاح » انه خلق « آ توم » ( إله الشمس القديم في هليو بوليس ) وأوجد الآلهة ، وهو « تاتن » [ اسم قديم لبتاح ] مصور الآلهة ومنه خرج كل شيء سواء أكان طعاما أم غذاء أم مئونة للالهة أم أي شيء طيب في الوجود ، وبذلك أصبح من الظاهر المفهوم أن قوة « بتاح ، هي أعظم من قوة كل الآلهة ، وبذلك اطمأن بتاح بعد أن خلق كل شيء وكل كلمة مقدسة . وهو الذي صور الآلهة وأقام المدن وأسس المقاطعات فأقام الآلهة في أماكنهم المقدسة و ثبت دخلهم المقدس وأعد محاريبهم ونحت تماثيل لأجسامهم كما تحب قلوبهم وبذلك حلت الآلهة في أجسامها المصنوعة من كل نوع من الحشب ومن كل صنف من المعادن ومن كل نوع من الخشب ومن كل صنف من المعادن ومن كل نوع من الأشياء التي صنعت منها هذه التماثيل » .

وبذلك أصبحت فى قبضة « بتاح » ( الحجب للسلام والصلح ) الآلهة ووظائفها بصفته رب الأرضين ( مصر ) . وكانت مخازن الغلال المقدسة « هى العرش العظيم » « منف » التى تدخل السرور على قلب الآلهة الذين فى بيت بتاح ، وهى سيدة كل الحياة ومنها تستمد الأرضان ( مصر ) حياتها .

وعند هذه النقطة تنتقل بنا القصة إلى أسطورة « أوزير » لتفسر لنا السبب الذي من أجله أصبحت ومنف ، مخزنا لغلال مصر . غيرأننا سنضطرهنا لارجاء فحص مو ضوع « أوزير » في هذه المسرحية المنفية إلى أن نتم فحص وظائف إله الشمس التي رأينا أن بتاح قد انتحلها لنفسه . وإذا أنعمنا النظر في محتويات بحث موضوع « بناح » الذي سبق ذكره اتضح لنا أن الكثير من الأفكار قد تكررت بنفسها مرات عدة . وعلى ذلك نجد أن الأقسام الثلاثة التي حاولتُ فيها سلف أن أفصل بعضها عن بعض ، وأميزها بعناوين فرعية ليست بحال ما مستقلة عن بعضها بل متداخلا بعضها ببعض بشكل واضح ، فلم يكن في مقدور فكر الكهانة العتيق أن يعدل عن إقحام ذكر انتاج الطعام في أية مناسبة تمس النظام السماوى ، بالرغم من أن موضوع إنتاج الطعام في الأصل خاص بالنظام الدنيوى وذلك لا أنه إجراء يرتكن إلى قوة الآلهة . ويرجع الأساس المدهش لهذا النظام الأرضى المبكر إلى الغرض الرئيسي الذي يُرجع منبع كل شيء إلى العقل أو الفكر ، لأن جميع الأشياء ظهرت إلى حيز الوجود بما فكره القلب ( العقل ) وأمر به اللسان ( الكلام ) . وقد استعمل المصرى كلمة « قلب ، لتدل على « العقل ، أو « الفهم » وذلك لا لأنه كان معنادا استعمال المعنويات بلكان يعتقد أن القلب هو مركز الفهم. أما الأداة التي أصبح بها العقل قوة منشئة فهي الكلمة التي تلفظ فتعلن الفكرة وتلبسها ثوب الحقيقة وبذلك تظهر الفكرة إلى حيز الوجود في عالم الكون الملموس، بل صار الإله نفسه هو القلب الذي يفكر واللسان الذي يتكلم (١) . فهل بعد ذلك يمكننا أن

<sup>(</sup>١) وهو يشابه ما قاله الشاعر العربى :

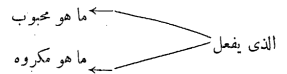
لسان الفتي نصف ونصف فؤاده فلم يبق الا صورة اللحم والدم

نتعرف الأساس التاريخي السحيق في القدم لعقيدة « السكامة » في أيام كتاب العهد الجديد [ الانجيل ] ؟ « في البدء كانت « السكامة » وكانت السكامة مع الله والكامة كانت الله ». وهل نجد هنا صدى لتجارب انسانية عتيقة على شاطى "النيل؟ من البدهي أن هذه الفكرة الهائلة التي ظهرت في عصر مبكر كهذا في تاريخ البشر ساو بتعبير أحسن في عصر ما قبل التاريخ سهى في حد ذاتها برهان على تقدم ناضج بدرجة مدهشة للعقل الانساني في مثل هذا التاريخ البعيد، إذ ننتقل فجأة وبدون وجود مراجل انتقال تدريجية من عالم آلحة الطبيعة إلى عهد حضارة ناضجة نامية ينتج فيها منظمو الديانة والحسكومة تفكيرا معنويا ناضجا. وقد رأوا أن العالم الذي يحيط بهم يعمل بعقل، فاستخلصوا من ذلك أنه مخلوق ومحمى الآن بعقل عظيم محيط بكل شيء، وأنه قد صبغ بالعقيدة القائلة علوق ومحمى الآن بعقل عظيم محيط بكل شيء، وأنه قد صبغ بالعقيدة القائلة علم في ضميع الكائنات الحية . وقد استمرت هذه علمه في كل صدر وفي كل فم في جميع الكائنات الحية . وقد استمرت هذه الفكرة موجودة مدة طويلة ، ولذلك نجد أن المصرى الذي عاش بعد ذلك غيره إلى « الإله الذي فيكل الناس » ، أويشير مخاطبا العهد بألني سنة كان يعتقد في وحي الإله الذي في كل الناس » ، أويشير مخاطبا العهد بألني سنة كان يعتقد في وحي الإله الذي في كل الناس » ، أويشير مخاطبا العهد بألني سنة كان يعتقد في وحي الإله الذي في كل الناس » ، أويشير مخاطبا

ومن الظّاهر جدا أن الجماعة المنسقة والحكومة المنظمة كان لهما أثر عظيم على عقول هؤلاء المفكرين القدامى ، إذكان الاعتقاد بأن المركز السامى والمراتب الرسمية والوظائف الحكومية التى يسير بمقتضاها المجتمع الانسانى هى من وضع عقل سام ، وانها برزت إلى الوجود بكلمة هذا العقل السامى ، ولذلك كانت الشئون العملية فى الحياة العامة والحرف الصناعية تسير حسب «الأمراك يفكره القلب ويخرج من اللسان » .

والواقع أنه فى هذه المرحلة السحيقة من التقدم البشرى أخذ الإنسان يدرك أن بعض السلوك بمدوح وبعضه مذموم، وأن كل إنسان يعامل بحسب ذلك . فالحياة تمنح للمسالم، (الذى يحمل السلام) ويحيق الموت بالمجرم (الذى يحمل الجريمة) . على أنه بما يلفت النظر جدا أن هؤلاء المفكرين القدامى لم يستعملوا فى هذا المقام الكلمتين «طيب» و « خبيث « . فالمسالم فى

نظرهم هو الذى يفعل ما هو محبوب، و « المجرم ، هو الذى يفعل ماهو مكروه . وهاتا نالعبارتان هما حكمان اجتماعيان يحددان ما هو ممدوح ( محبوب ) و ماهو مذموم ( مكروه ) . وفي هذين التعبيرين ( « ما هو محبوب » و «ما هو مذموم») نجد أقدم برهان عرف على مقدرة الإنسان على التمييز بين الحلق الحسن و الحلق السيء لأنهما ذكر اهنا لأول مرة في تاريخ البشر ، ولهما تاريخ طويل فيما يلى ذلك من الزمن . وظل استعمالهما مستمر ا قرونا عديدة ، ولم يحل محلهما كلمتا « الحق » و « الباطل » إلا بعد ذلك بزمن طويل . وهناك بعض الغموض بشأن أصل الجمل الافتتاحية للفقرة القصيرة الخاصة بالنظام الحلق ما جعل إنشاءها من جديد معلقا . فقدر تبت الكلمات على الحجر نفسه هكذا .



ويظهر أن هذا التركيب مفصول عما يتلوه من المآن بأداة فصل، والآن نتساءل عما إذا كانت تلك الترجمة السالفة (أو الإنشاء الجديد) قد أدت كل المعنى المطلوب أم لا؟ فنجد أولا أن الكلمة التى ترجمت بلفظ ويفعل، تعنى أيضا ويصنع، ولما كانت هذه الكلمة هنا في صيغة اسم الفاعل والذي يفعل، فإنه يمكن أن تعنى أيضا الذي يصنع أي الصانع وبذلك تنسب إلى الإله أنه صانع ما يحب وما يكره وإذا كان الأمر كذلك فيكون لدنيا هنا نص بتسمية الإله وخالق كل من الطيب والخبيث،

غير أن الأستاذ و ارمان ، رأى أن هذا التفسير غير مقبول وترجم التعبيرين المتقابلين و بالنعم ، و و النقم ، .

ومن جهة أخرى لاحظ الاستاذ و زيته ، أن هذه الترجمة غير سائغة مع التعبيرين المتضادين و مسالم ومجرم ، وهما بجلاء تعبيران خلقيان ، يضاف إلى ذلك أن لهذين التعبيرين تاريخا لاحقاكما ذكرنا يظهران فيه مستعملين بمعنى خلق لا يقبل الجدل

وأراد الأستاذ ، زيته ، أن يربط هذين التعبيرين أحدهما بالآخر بعض الربط فقرر أنه سقطت بعض الألفاظ من الكاتب القديم عند قيامه بالنسخ ، ولذلك يقترح أن المكلمات المحذوفة يمكن إعادتها بالاستعانة بفقرة وردت عن مثل ذلك في كتاب الموتى ، فيكون الترتيب هكذا :

والاعتراض المهم على هذا التصحيح هو إدخال التعبيرين وحق و وباطل المأخوذين عن ومصدر ، متأخر عن ذلك بكثير وككتاب الموتى ، على أن خلو مسرحيتنا من هذين التعبيرين الأخيرين يشعر بحقيقة هامة جدا وهى أن وجودهما جاء متأخرا . وفيها عدا ذلك نجد تصحيح الاستاذ وزيته ، مغريا رغم أنه يدل على منتهى الجرأة ، كما أنه فى نفس الوقت يمدنا بموازنة تامة للتعبيرين المذكورين فى ذلك التركيب المصحح .

ومن بين الصفات أو المميزات — التي يمكننا إدراكها بوضوح عن إله الشمس بعد سنة . ٣٠٠٠ ق . م . ، ميزتان اثنتان تسميان « الأمر » و « الفهم» ويمثل كل منهما في صورة إله كما مثل العبرانيون « الحكمة ، في شكل إله ، ولذلك كان رجال البلاط يحيون الفرعون بصفته خليفة إله الشمس هكذا : « الأمر في فمك ، والفهم في قلبك » .

وقد رأى العالم ، جاردنر ، فى ذلك رأيا جذابا فقال : إنه عندما انتحل الإله « بتاح ، هذه الصفة لنفسه قام مؤلفو المسرحية المنفية بتعديل التعبيرين اللذين وجدوهما فى اللاهوت الشمسى فوضعوا كلمة « قلب ، بدلكلمة ، فهم ، الشمسية ، وكلمة « لسان » بدلكلمة « أمر » الشمسية ، وبدلك يكون لدينا زوجان متو ازيان من الألفاظ هكذا :

- (١) الصفعان الأصليتان لإله الشمس: الفهم الأمر.
- ` ( ٢ ) الصفتان اللتان حلتا محليهما للإله بتاح: القلب، ــ اللسان ، .

ومن ذلك يتضح أن فكرة وجود شخصية عليا قد أخذ فجرها ينبثق في هذا العهد على العقل البشرى لأول مرة في التاريخ.

وكان هؤلاء المفكرون الأوائل يكافحون فى تصور تلك الفكرة الخطيرة الشاملة محاولين أن يتعرفوا ويحللوا الخصائص الأصلية التى تميز مثل هذه الشخصية، وقد كان لهذه الفكرة أثر عميق فى الحياة الإنسانية. ومن الواضح أنها نبتت من الملكية أو بعبارة أصح من نفس حكم الملك الفعلى وإدارته للبلاد حيث كانت الفكرة مجسمة فيه بحذا فيرها. فرأى الناس فى فرعون لأول مرة فى تاريخ البشر صورة فاخرة لشخصية بارزة وسلطان مجسم، وبذلك أخذت الفكرة تتحول إلى قوة، وقد ظهر تأثير رد فعلها أولا فى النواة الصغيرة التى يتألف منها رجال الفكر وأخيراً فى المجتمع الإنسانى.

و تكشف لنا المسرحية المنفية عن أقدم تقدير السلوك بصفته مرضيا أو غير مرضى. وهانان الصفتان المتقابلتان كانتا كما أسلفنا صفتين اجتماعيتين وكان ظهورهما نتيجة المتطور الاجتماعي. غير أن الذي يعوقنا عن إدراك كنه هذا التطور ومنشته افتقارنا التام ، لمصادر معاصرة ، وسنجد في الأدوار المتأخرة من الرقى عدة براهين لاتزال باقية تكشف المنا عن أصل تلك العوامل التي حدت بالناس القدامي إلى أن يدركوا أن بعض السلوك «محبوب» وبعضه مندموم ، وهذه مرحلة من الأخلاق كانت في بادى الأمر عادة من العادات وكان التقدم حتى في تلك المرحلة المبكرة قد خطا خطوات بعيدة لدرجة أن السلوك صار موضوع تفكير في أذهان أقدم المفكرين المعروفين لدينا من عهد القرون السحيقة التي ترجع إلى عصر الاتحاد الأول. وبعبارة أخرى نجد في تلك المسرحية المنفية إشارة وجيزة عن أقدم مبادئ جاءت عن طريق التفكير والتأمل، فالرجل الفاضل يسمى «محباً للسلام» وبالنص الحرفي «حامل السلام»، وهو تعبير أخلاق بلا شك يعرف الرجل الفاضل بعلاقاته بمن حوله ، وهو تعبير أخلاق بلا شك يعرف الرجل الفاضل بعلاقاته بمن حوله ، والواقع أنه كان لا بدأنه قد وجد في ذلك الوقت قانون مسنون من حوله . والواقع أنه كان لا بدأنه قد وجد في ذلك الوقت قانون مسنون

يعترف بهذين النوعين من السلوك ويقرر إحاقة الموت بالمسىء ومنح الحيساة لغير المسىء.

ولا شك فى أن كل ما سبق من الأبحاث دليل على ظهور رقى اجتماعى وخلقى يقع فى أفق سابق بكثير لأقدم أفق تاريخى عرف لدينا إلى الآن .

ومن المهم أن تحدد بالضبط آخر مدى وصل إليه ذلك الرقى عند ما ظهر لأول مرة فى فجر التاريخ. فإن الأحوال التى أتت فيما بعد توضح لنا تماما أن فرعون كان مصدر القانون ومنبع الحياه، وأن تأثير السلوك كان مجرد أمر ظاهرى خاص بهذه الحياة الأرضية، وأن فرعون وحده كان فى مقدوره أن يتطلع إلى آخرة فاخرة فيقلع فيها فى المحيط السماوى مع إله الشمس والده أما فيما يخنص بأى إنسان آخر فإن سلوكه سواء أكان مقبولا أم مذمو ما ليست له سوى عواقب أرضية محضة، وليس لها أى تأثير على أية حياة فى الآخرة. ولذلك كان الحق والباطل أمرين يقررهما فرعون، فكان يقوم بفحصهما كايرى من المسرحية المنفية رجال الفكر من طائفة الكهنوت، ولذلك كان لابد من الانتظار طويلا إلى أن تصبغ هذه الأفكار بصبغة إنسانية اجتماعية وتصير قوة اجتماعية عظيمة مهدت الهاتحة ، عصر الضمير ، والاخلاق بعدة قرون.

## الفصُّ الالعِمْ

#### العقيدة الشمسية ومكافحة الموت

لقد كنا أثناء تعقبنا لظهور أقدم الآلهة المصرية نلاحظ عهودا من التقدم البشرى قبل العصر التاريخي في وادى النيل، فرأينا أن دنيا الطبيعة قد تركت أثرها تدريجاً في عقول أقدم سكان وادى النيل، فكان نور الشمس والخضرة النباتية مظهرين طبيعيين بارزين أثرا باستقرار على أفكار أقدم مصرى وحياته. ورأينا أن ذلك المصرى صور هاتين القوتين الطبيعيتين الحفيتين في صورة إلهين عظيمين. ونذكر أن هذين الإلهين كانا في بادى أمرهما مجرد قوتين طبيعيتين واستمرا يعملان عملهما في دنيا الطبيعة بهذه الصفة فقط على الوجه الأغلب. ورأينا كيف أن إله الشمس انتقل تدريجاً إلى عالم الشئون الاجتماعية المنظمة، وسنلاحظ فيما بعد كيف أن إله الخضرة (١) أيضا سار على نفس المنهاج الذى سار عليه إله الشمس، فكان على كل من هذين الإلهين أن يدخل مع زميله في علاقات أخرى بعد أن اشتركا في ميدان عمل واحد.

وصارت الدنيا التى أصبحا مندنجين فيها معا دنيا جديدة عظيمة . فصياد عصر ما قبل التاريخ ، الذي كان يكتفي في التعبير عن عمله بآلة حفر مصنوعة من الظران ينحت بها خطوطا منتظمة على مقبض عاج لسكين حجرية لتمثل حيوانات الصيد ، قد انتقل بعد مرور خمسين جيلا من التقدم الاجتماعي ، إلى مهندس ملكي يستخدم جماعات عظيمة من أصحاب الحرف المنظمين في محاجر ضفاف النيل فاستخر جوا منها أعمدة فخمة منسقة ومعابد للآلحة العظيمة ، وأسوارا للا هرام الضخمة التي تعتبر أعظم مقابر أقامتها يد الإنسان قاطبة . والآن نتساءل ماذا كان من أمر إلهي الطبيعة القديمين في مثل تلك الدنيا التي وصفناها ؟ إن تلك الدنيا لم يقتصر تغيرها العظيم على مظهرها الخارجي ومجرد أساليبها إن تلك الدنيا لم يقتصر تغيرها العظيم على مظهرها الخارجي ومجرد أساليبها

<sup>(</sup>١) أى أوزير.

المادية التى تدل على تقدم أنظمتها الاجتماعية والحكومية ، بل تعدى رقيها إلى مو حياة الإنسان الباطنة ، فإن هذه الحياة كانت تسير بلا ريب بخطى متساوية مع تلك الحقائق الظاهرة التى لم تدون . وظهور أقدم بناء عرف من الحجر وأول مبنى ذى عمد لا يعد فقط برهانا على تقدم كفاءة حياة الجماعة الإنسانية المنظمة ، بل يعد كذلك دليلا على ظهور أفق جديد للشعور البشرى يزداد اتساعه باطراد . فكان بناءو هذا العصر أول شعراء ، إذ مدوا أيديهم بين خمائل النخيل ومستنقعات النيل وقطفوا منها أزهار البشنين والبردى وسعف خمائل النخيل ونسقوا بها أروقة ذات عمد على طول مساحات المعابد ، فهم بذلك يعدون أول الفنانين الذين حملوا إلى ردهات المعابد شيئا مقتبسا من جمال العالم الخارجي المنير اليانع . وبذلك صارت المعابد تجمع بين نور الشمس والخضرة لتجميل أشكالها من الخارج ، كما أثرت ها تان القو تان في عقائد ذلك العصر الدينية من الداخل .

ولما بدأت عظمة الحكومة تظهر في أشكال العبارة ذات الأبهة والبهاء كان معظم تلك الأشكال دينية . وأن المظهر الفخم للديانة المنظمة يعتبر مقياسا للأثر البالغ الذي أحدثته الحكومة الجديدة في الديانة . وأن تنظيم الديانة رسميا بتلك الكيفية الطريفة جعلت المؤثرات الاجتماعية بطيئة الآثر في الديانة، ولكن تلك المظاهر الدينية الحكومية كانت صالحة لتبادل التأثيرات بين رجال جماعة من الكهنة أو رجال طو انف المعابد وجماعة أخرى . وعلى ذلك نجد أن الاعتقادات المحلية أخذ بعضها يندمج في البعض ، وقد تبينت لنا هذه الظاهرة في حالة إله الشمس ببلدة عين شمس والإله الصانع « بتاح ، ببلدة , منف ، غير أن حقيقة هدذا الاندماج تظهر بشكل أوضح في حالة نور الشمس والخضرة أي حالة إله الشمس و « أوزير » .

م وأن حقيقة الموت قد تركت تأثيراً عظيما فى الديانة المصرية، كما أنها أثرت تأثيراً عميقا فى كل من اللاهوت الشمسي ، واللاهوت الأوزيري .

وإذا بحثنا الاعتقادات المصرية الجنازية القديمة بوجه خاص أمكننا أن

ندرك ذلك الامتزاج الذى حدث بين المذهب الشمسى والمذهب الأوزيرى ، على أنه لن يكون فى وسعنا فهم امتزاج هذين المذهبين إلا إذا وجهنا نظرنا قليلا إلى تصورات المصرى للحياة بعد الموت وإلى التقاليد المدهشة التى تولدت عن تلك التصورات .

والواقع أنه لا يوجد شعب قديم أو حديث بين شعوب العالم احتلت في نفسه فكرة الحياة بعد الموت المكانة العظيمة التي احتلتها في نفس الشعب المصرى القديم . ومن الجائز أن ذلك الاعتقاد الملح في الحياة بعد الموتكان يعضده كثيرا ويغذيه تلك الحقيقة المعروفة عن تربة مصر ومناخها وهي أنها تحفظ الجسم الإنساني بعد الموت من البلي إلى درجة لا تتوافر في أي بقعة أخرى من بقاع العالم . فعندماكنت أشتغل بنقل نقوش بلاد النوبة منذ سنين طويلة ( مضت )كانت الأحوالكثيرا ما تضطرني إلى المرور بطرف جبانة . فيها قدما إنسان ميت مدفون في حفرة قريبة الغور ، وقد حسر عن هاتين القدمين وصارتا ممتدتين في عرض الطريق الذي كنت أمر به ، والواقع أنهما كانتا تشهان كل الشبه الأقدام الخشنة للعمال الذين كانو ا يعملون معنا في حفائرنا في تلك الجهة ، ولست أعرف عمر ذلك القبر ، ولكن كل إنسان خبير بجبانات مصر قديمها وحديثها لا بد أنه عثر على جثث بشرية كاملة ( أو على أجزاء منها ) قديمة جدا ولكنها باقية محفوظة أحيانا إلى درجة تجعلها تشبه تماما أجسام البشر الأحياء . ولا بد أن مثل تلك المشاهدات حصلت كثيرا للمصريين الأقدمين أيضا . ولعمرى كان مثل المصرى فىذلك كمثل . هَمْلت »(١) وهو يحمل فى يده جمجمة « يورك ، فلا بد أنه فكر من أعماق نفسه عندما تأمل هؤ لاء الأشهاد الصامتين.

ولا بد أن حالة الحفظ التامة المدهشة للأجساد البشرية التي وجد المصرى عليها أجداده الذين كان يكشف عنهم عندما يقوم بحفر قبر جديد في ذاك الوقت قد زادت اعتقاده في بقاء تلك الجثث البشرية إلى الأبد وأيقظت في

<sup>(</sup>١) يشير هنا إلى رواية « هملت » تأليف « شكسبير » أكبر شعراء الإنجليز .

خياله صورا عظيمة في تفاصيلها عن عالم الأموات الذين رحلوا إلى الآخرة وعن حياتهم فيها.

وقد بدأ أقدم تلك الاعتقادات وأبسطها فى زمن سحيق فى القدم حتى انه لم يبق لها ذكر بين الآثار التى وصلت إلينا . على أن جبانات سكان وادى النيل فيها قبل التاريخ ، وهى التى كشف عنها وقامت فيها الحفائر منذ سنة ١٨٩٤ ميلادية ، تدل على أن الاعتقاد بالحياة الآخرة بعد الموت قد وصل إلى مرحلة متقدمة من الرقى ، وقد حفرت آلاف من هذه القبور الواقعة على طول حافة وادى النيل الخصب بما يرجع تاريخ أقدمها وجودا بلا شك إلى الألف الخامسة قبل الميلاد ، فكان يوجد الجسم البشرى فيها راقدا فى قاع حفرة لا يزيد عمقها على بضع أقدام وركبتاه مطويتان تجاه ذقنه ، ويحيط به متاع ضئيل من أوانى الفخار وآلات الظران والأسلحة الحجرية والأدوات المنزلية الأخرى فضلا عن بعض الحلى الساذجة ، وكان المفروض من وضع كل هذه الأشياء بجانبه هو بطبيعة الحال إعداد المتوفى لحياة أخرى مقبلة بعد الموت .

والمفروض أنه قد مضى ما لا يقل عن ١٥٠٠ سنة مر. عهد المعتقدات القديمة الممثلة في أقدم هذه المدافن إلى وقت ظهور أقدم الوثائق المدوية التي وصلت إلينا، وهي الوثائق التي اعتمدنا عليها في أبحاثنا السابقة: تلك الوثائق التي تكشف لنا عن عقيدة دينية نامية لشعب يسمو بسرعة نحو حضارة مادية راقية ، إذ يمكننا بما لدينا من المصادر المدونة أن نتتبع طريق هذا الرقى أثناء عهد الاتحاد الثاني الذي ابتدأ حوالي سنة ٢٠٠٠ ق . م .

وإذ ذاك نجد أمامنا نتائج معقدة جاءت من اختلاط معتقدات كانت فى أصلها مميزة ثم اندمج بعضها بالبعض الآخر وتداولت بذلك الشكل عدة قرون حتى صارت تشبه حزمة خيوط معقدة مما يجعل حلها الآن صعبا جدا بل يكاد يكون مستحيلا.

ويزيد تلك الصعوبات تعقيدا الصورة التي كان يتصورها المصرى القديم لطبيعة الإنسان. فإنه كان يتصور أن شخصية الإنسان الحقيقية في الحياة تحتوى

على الجسم المادى الظاهر وعلى الفهم الباطن. ومقره فى اعتقاده هو « القلب » أو « الجوف ، وهما التعبيران الرئيسيان عن « العقل » . وتحتوى هذه الشخصية أيضا على الجوهر الحيوى المحرك للجسم ويقصد به « النفس » كا يلاحظ عند الكثير من الشعوب الآخرى . غير أن هذا الجوهر الحيوى لم يكن نميزا بشكل ظاهر عن « العقل » ، وكان الاثنان يمثلان معا فى رمز واحد هو طائر له رأس إنسان وذراعاه ، ونجده مصورا فى المناظر التى على القبور وعلى توابيت الموتى يرفرف على المومية ويمد لأنفها بإحدى يديه صورة شراع منشور ، ويحمل فى وهذا الشراع هو الرمز المصرى القديم « للهواء ، أو « للنفس » . ويحمل فى يده الأخرى علامة هيرغليفية ترمز للحياة (١) ، والمصريون يسمون هذا الطائر الصغير الممثل برأس إنسان وجسم طائر « با » .

وبما يدعو للدهشة أن المؤرخين فاتتهم الحقيقة الهامة وهي أن « البا» تظهر للمرة الأولى في الوجود عند موت الإنسان . فقد التجأ القوم إلى كل أنواع الحيل والاحتفالات الدينية ليصبح المتوفى « با » عند موته .

ولما كان من الواضح أن المصرى القديم مثلنا نحن معشر الأحياء لم يكن في مقدوره أن ينتزع شخصا آخر من جسمه ، وذلك باعتبار الجسم وسيلة للإحساس ، فإن المصريين لجأوا إلى استعبال حيل متقنة لتزويد الجسم الميت بكل وسائل الإحساس المختلفة بعد أن تنفصل عنه الروح (با) التى تضم كل هذه الإحساسات . وكان المصرى القديم يعتقد أن صاحبه المتوفى موجود فى داخل جسمه ، أو على أقل تقدير لا يزال يملك جسما له مظهره الخارجي كما داخل حسمه ، هذا إذا حاولنا أن نصور المتوفى بصورة ما فى نظر المصرى القديم . ومن ثم كان يظهر المتوفى عند ما كان يمثل فى الرسوم الجنازية كما كان يظهر فى الحياة الدنيا . وكانت رغبة أقارب المتوفى حمطابقة لهذه

<sup>(</sup>١) هذه العلامة هى فى الحقيقة رابط الحذاء كما لاحظ ذلك لأول مرة بتكوم جن وهى كلة مصرية تشتمل على نفس الحروف الساكنة التي تحتوى كلة « الحياة » فى المصرية ، غير أن تفسير جن هذا الذى اعتقد أنه صحيح لم يقبله كل علماء المصرية .

الأفكار \_ وهي أن يضمنوا بعث المتوفى بجسمه الذي كان عليه مرة أخرى. ومن أجل ذلك كان يقف الكاهن الجنازى مع أقارب المتوفى وأصدقائه عند قبره مجتمعين عند جسمه الهامد ويخاطب المتوفى الراحل هكذا: « إن عظامك ان تفنى و لحمك ان يمرض وأعضاءك ليست بعيدة عنك » . ومهما تكن هذه الوسائل فعالة فإنها لم تكن تعتبر كافية ، إذ كان من الضرورى للجسم الهامد البعث مرة أحرى والعودة لاستعمال أعضائه وحواسه ، وقد كان يتم ذلك البعث على يد إله معين (Favouring God) أو إلحة مقربة كالإله «حور» البعث على يد إله معين (Favouring God) أو إلحة مقربة كالإله «حور» أو الإلحة وأريس ، أو كان الكاهن يخاطب المتوفى مؤكدا له أن آلحة السماء ستبعثه مرة أخرى : « إنها تعيد لك رأسك ثانية ، وتجمع لك عظامك ، وتضم لك أعضاءك ، وتحضر قلبك لجسمك ، . غير أن المتوفى عظامك ، في عند ما يبعث بهذه الكيفية \_ لم يكن مالكا لحواسه وقواه العقلية ولم تكن لديه قوة لضبط جسمه وأعضائه واستعمالها ، ولذلك كان من الضرورى أن تخترع عدة حيل حتى تصير موميته الصامتة إنسانا حيا قادرا على المعشة في الحياة الآخرة .

ولما كان المتوفى يعجز عن أن يكون ، با ، او روحا بعد الموت كان من الضرورى مساعدته حتى يصير «با ». وكان «أوزير » قد صار روحا بعد موته » وذلك بعد ان تسلم من ابنه ، حور » عينه التى انتزعها من محجرها «ست ، اثناء الشجار الذي قام بينهما . ولمكن ، حور » لما استرد عينه اعطاها والده ، اوزير » ، فلما تسلمها الآخير صار روحا . ومن ذلك العهد صارت العادة المألوفة أن يسمى أى قربان يقدم للمتوفى «عين حور » . وبنلك الكيفية صارت تحدث تلك العين للمتوفى نفس ذلك المفعول كما حدث ، لأوزير » ولذلك يقول المكاهن : ، قم لحبزك هذا الذي لا يمكن أن يجف ، وجعنك التى لا يمكن أن تصير فاسدة إذ بها تصبيخ روحا » .

فكأن هذا الطعام الذي قدمه الكاهن يحتوى على القوة الحفية التي تحول المتوفى إلى روحكما حدث أن حوات ، عين حور ، ، أوزير ، روحا .

ومن تلك الحقائق السابقة ، يتضح أن المصريين قد ابتدعوا للمتوفى فلسفة نفسية ساذجة حاولوا بها أن يعيدوا إليه حياة الفرد بطرق وعوامل خارجية عن ذاته ، وذلك بإشراف الأحياء ومحاصة الكاهن الجنازى الذي كان يعرف الاحتفالات الدينية الضرورية للوصول إلى ذلك الغرض .

ويمكن تلخيص كل هذه النظريات فى أنه بعد بعث الجسم لا بد من إعادة قوى الإنسان العقلية إليه واحدة فواحدة، ويتم حصوله عليها بوجه خاص بصيرورة المتوفى روحا « با » . وبتلك الكيفية يعود المتوفى إلى الحياة مرة أخرى وهو حائز لجميع قواه التي تساعده على المعيشة فى الحياة الآخرة . فلبس من الصواب إذن بعد ظهور تلك الحقيقة أن نعزو إلى قدماء المصريين الاعتقاد بخلود الروح أو أنهم عبروا عن الروح بأنها لا تفنى ، أو أن تشكلم عن « آراء المصرى فى الخلود » بعد الموت .

وعندما يبتدى، المتوفى حيا، جديدة فى الآخرة لا يعرفها كان يساعده فى ذلك ملاك يحرسه يسمى «كا » يظهر فى الوجود مصاحبا الكل إنسان من وقت ولادته ويرافقه فى كل حياته حتى ينتقل قبله إلى عالم الآخرة . اذلك تجد مرسوما على جدران معبد الاقصر التى مثل عليها ولادة « أمنحتب الثالث » فى مناظر محفورة يرجع تاريخها إلى أواخر القرن الخامس عشر قبل الميلاد الأسير الصغير « أمنحتب » محمولا على ذراع إله النيل تتبعه صورة طفل آخر » وهذه الصورة التى تنطبق تمام الانطباق فى شكلها الظاهرى على صورة الأمير هى المائن الذى يسميه المصريون الاقدمون «كا » ، وهو نوع من الملائكة سام كان الغرض منه على الأخص إرشاد المتوفى إلى ما قدر له فى الحياة الآخرة التى يحد فيها كل متوفى من المصريين ملاكه « الكا » فى انتظاره ، وجدير بنا أن نلاحظ فى هذا المقام أن « الكا » يحتمل أنهاكانت فى الأصل خاصة بالماولك فقط ، فكان كل ملك يعيش فى حراسة ملاكه الحارس . ثم صار هذا الامتياز الملكى بطريق التطور التدريجى حقاً مشاعا لكل عامة الشعب .

ولا يمكننا أن نشك في أن أسلحة ذلك الصائد الفطرى وأواني طعامه وشرابه مضافا إلى ذلك حليه الشخصية قد وضعت كلها في قبره قبل وجود أى ملك أو قيام أية بملكة في وادى النيل بآلاف من السنين . وقد أخرج للناس تدريجا عهد الملكية والحضارة الراقية التي كانت تصحبها عنادا ماديا متقن الصنع في صورة قبر ضخم مشتمل على أثاثه الجنازى . وأقدم قبر ضخم بناه القوم كان يشبه هرما ناقصا ، جو انبه شديدة الانحدار — ويطلق المصريون الآن على مثل ذلك البناء لفظة ، مصطبة ، .

وهذا القبر وليدكومة الدفن ذات الشكل المستطيل التي تراها في مدافن ما قبل التاريخ ، وحوطت فيها بعد بجدار حاجز . وكان يصنع أو لا من الأحجار المنحوتة الحشنة ، فصار في ذلك الوقت الذي نحن بصدده يصنع من الأحجار المنحوتة المرصوصة بعناية وإتقان . وقد صارت المصطبة منحدرة بعض الانحدار على غرار ماكانت عليه سابقتها كومة الرمل ، أو الرابية التي لاتزال تشاهد محصورة في داخل جدران المصطبة . وفي الجانب الشرق للبناء الخارجي من المصطبة الذي كان في الغالب ذا حجم عظيم كانت توجد حجرة مستطيلة الشكل ، يستحسن أن نسميها ، مزارا ، ، وكان يقدم فيها القربان المتوفى كما كانت تؤدى فيها الاحتفالات الحاصة به ، وذلك لانه لم يكن في مقدور المنوفى بالرغم من بعثه من جديد إنسانا حيا أن يعول نفسه في الحياة الآخرة من غير مساعدة أقاربه الأحياء . وكانت جميع تلك الاحتفالات الجنازية ترجع في معظم طقوسها الناس مثل « اوزير » ، ولم يترك بعده أسرة تحزن عليه و تقيم له الاحتفالات الجنازية ، فكان من الطبيعي إذن أن يوضع المنوفي في حماية ، أوزير » بصفته ابن ، جب ، إله الأرض .

وقد صار من المعتاد من القرن الرابع والثلاثين قبل الميلاد فصاعدا أن يدفن الموظفون المقربون وأشياع فرعون في الجبانة الملكية كما نشاهد ذلك في مقابر الأسرة الأولى بالعرابة المدفونة. فكان هؤلاء المذكورون يؤلفون

بذلك نوعا من البلاط الجنازى حول قبر مليكهم الذى خدموه مدة حياتهم الدنيا ، وقد صار الملك بذلك مقيدا شيئا فشيئا بالتزامات لمساعدة رجاله الأشراف فى بناء مقابرهم ، ومدهم من خزانة الدولة بما يساعد على بهاء جنائزهم وكالها ، فكان طبيب الملك المقرب يتسلم إذنا على الخزابة والمحاجر الملكية ليعمل له ، باب وهمى ، عظيم فخم من الحجر الجيرى الأبيض الضخم وينقل ليعمل له ، ويقص علينا المتوفى تلك الحقائق بسرور عظيم و تفصيل مبين في نقوش قبره .

وفى نقوش أخرى نشاهد فرعون محمولا فى محفته الملكية على الطريق الصاعد من الوادى إلى هضبة الصحراء ليشرف على بناء هرمه فيشاهد هناك مقبرة لم يكمل بناؤها بعد لأحد أشراف رجاله المقربين و دبحن الذى ربما كان يعتمد على سنوح فرصة رضا ملكى مثل هذه تلفت نظره إلى قبره الذى لم يتم بناءه بعد، ويخصص الملك فى الحال خمسين عاملا يقومون بالعمل فى مقبرة ذلك الشريف ، ثم أمر فيها بعد المهندسين الملكميين والحجارين الذين كانوا يعملون فى معبد الملك المجاور للمقبرة أن يحضروا ولد يحن الذى أسعده الحظ و بابين وهميين و أحجارا لواجهة مقبرته وكذلك تمثالا ليقام فى قبره .

<sup>(</sup>١) يشير هنا إلى الموظف الكبير «وني» (انظر مصر القديمة للمعرب جرء أول).

وفى مثل تلك المناسبات التيكانت كثيرة الحدوث كان ينتظر من الملك أن يقوم بتحنيط الشريف المقرب ودفنه من أمواله الحاصة . فمن ذلك أن الفرعون بعث طائفة موظفيه الجنازيين من كهنة ومحنطين لاستقبال الشريف «سبني» عند عودته من السودان حاملا جثمان والده (۱) .

وبمثل ذلك أرسل الملك أحد قواده لإنقاذ جثمان شريف منكود الطالع كان قد ذبح مع كل جنو ده عن بكرة أبيهم بيد البدو عند شاطىء البحر الأحمر أثناء بناء سفينة كان يراد الرحلة بها إلى بلاد . بنت ، أي ساحل الصومال، ويحتمل أن ربنت ، هذه هي أرض , أو فير ، الوارد ذكرها في التوراة . ومن الواضح أن الفرعون قد رغب في إنقاذجتمان ذلك الشريف لـكي يجهزه بعناية إلى الدار الآخرة ، وإن كان منقذه لم يذكر لنا شيئًا عن ذلك في نقو شه القصيرة. ويرجع السبب في اهتمام الملك بذلك كل هذا الاهتمام إلى ماكان بينه وبين أى موظف مقرب من المودة الشخصية . وقد ظهر ذلك واضحا في حادث « وشبناح ، أحد كبار وزراء الأسرة الخامسة حوالى سنة ٢٧٠٠ ق · م · · إذ حدث أن الملك وأسرته وحاشيته كانوا ذات يوم يتفقدون مبانى عمارة جديدة لا يزال العمل جاريا فيها تحت إشراف , وشبتاح ، الذي كان رئيسا للوزرا. ورئيسا لمهندسي العمارة أيضا. فيعجب جميع الحاضرين من المبني، وعندند يلتفت الملك إلى رئيس وزارته الأمين مثنيا عليه ، ولكنه يلاحظ أن ، وشبتاح ، الا مي كلمات العطف الملكي فيصيح الملك حتى يزعج صياحه رجال حاشيته ثم ينقل ذلك الوزير الذي أصيب بالفالج سريعا إلى البلاط ويطلب الملك على عجل الكهنة وكبار الاطباء لإسعافه . ويحضر الملك صندوقا به قراطيس طبية ، غير أن كل ذلك لم يجد شيئا لأن الاطباء أعلنوا أن حالة الوزير مو تسة . وعند ذلك ينزل بالملك الحزن ويعتزل في حجرته مصلياً . لرع ، ثم يقوم بكل التر تيبات اللازمة لدفن . وشبتاح ، ويأمر له بصنع تابوت من الأبنوس ويأمر بتضميخ الجثة بالعطور في حضرته شخصيا . ثم أذن ابن ذلك الشريف المتوفى في بناء القبر الذي منحه الملك المتوفى وحبس عليه الأوقاف.

<sup>(</sup>١) انظر مصر القديمة للمعرب جزء أول.

كذلك تمتع بشبه هذا العطف الملكى شريف آخركان قد أراد أن يدفن ابنه البار معه فى نفس المقبرة ، فيقول الابن « لقد التمست من جلالة سيدى الملك « بيبى الثانى ، عاش إلى الأبد أن يمن علينا بتابوت وملابس وعطور من عطور الأعياد لأجل « زاو ، [ والده المتوفى] ، ، فأمر جلالته مدير الأوقاف الملكية بإحضار تابوت من الخشب وعطور من عطور الأعياد ، وزيت وملابس بما يقدر بنحو ٢٠٠ قطعة من نسيج الكتان الجيد ، ومن كتان الجنوب الجيل . . . على أن تؤخذ كلها من البيت الأبيض [ الخزانة الملكية ] التابع للبلاط لأجل وزاو ، هذا .

وبعد أن يحتفل بدفن المتوفى بتلك الأبهة الملكية ويجهز بمثل ذلك الأثاث الفاخر تبق مسألة من يعوله بعد ذلك ؟ لقد كان الشعور فى جميع العصور ولو نظريا — أن المتوفى ما كان ليجسر على وضع كل تلك المسئولية فى يد الأحياء من أسرته ، إذكانت الاسرة تئول فى النهاية إلى فرع منها تفتر عنايته بالامر حتما شم تأخذ فى الزوال حتى تختنى جملة واحدة ، ومن أجل ذلك كان الشريف يقوم بعمل وصايا مدونة بعناية وهبات يوقف دخلها كله لنموين قبره وتقديم القرابين من البخور والدهان والطعام والشراب والملابس بمقادير وفيرة وفى فترات متعددة . ومن الجائز أن يكون هذا الدخل مصدره أملاك الشريف نفسه ، وقد يكون من المربوط على وظائمه السابقة ومرتباته الإضافية التى تقتضيها مرتبته فى الدولة . وعلى كل حال كان يخصص من كل ذلك الدخل جزء ثابت لصيانة قبر المتوفى وإقامة شعائره اليومية .

وقد شاهدنا فى عدة أحوال أن الوثيقة القانونية الضامنة لتلك الأوفاف ، قد نقشت على جدار مزار القبرنفسه ، ومن ثم حفظت لنا حتى الآن . فقد خلف لنا « حبزافى » إحاكم المقاطعة وأميرها ] فى أسيوط عشر وثائق مدونة بإتقان على الجدار الداخلى لمزار قبره ، وكان الغرض منها تخليد بيان الحدمات التي كان يرغب فى استمرار إقامتها فى قبره أو من أجله بوجه عام .

وكان ذلك الوقف يلغ أحيانا مقدارا عظيما من المال بحالة مدهشة . فني القرن التاسع والعشرين قبل الميلاد أوقف على قبر الأمير « نكاورع » ابن الملك

«خفرع» ما لا يقل عن اثنتي عشرة بلدة من أملاكه الخاصة، وربطكل دخلها على الصرف على صيانة قبره . وفي عهد الملك « وسركاف » في منتصف القرن الثامن والعشرين ق . م . عين مدير قصره ثمانية من الكهنة الجنازيين لحدمة قبره. وبعد ذلك بقر نين نجد أن أميراً من الوجه القبلي وقف على قبره محاصيل إحدى عشرة قرية وضيعة . وفي قبر من تلك القبور نجد أن دخلكاهن جنازي كان وحده يكني للصرف على قبر ابنته على النمط الذي سنه صاحب القبر لنفسه . يضاف إلى هذه المخصصات التي هي من موارد الشريف الخاصة ما كان يهبه الملك في كثير من الأحو ال من هبات جديدة لأى شريف بعد وفاته ، وبذلك كان يزيد في المخصصات التي ربطها الشريف بنفسه على قبره أثناء حياته ، أو كان الملك يقوم بصرف كل المخصصات اللازمة للقبر من الدخل الملكي .

والظاهر أن هذه المخصصات فضلا عن كونها تقى المتوفى شر مخاوف الجوع والعطش والبرد فى الحياة الآحرة كان يقصد بها أكثر من أى شىء مساعدته على الاشتراك فى إقامة أهم أعياد السنة ، واحتفالاتها الدينية ، فإن شأن المصرى فى ذلك كشأن أى شرقى آخر يجد السرور العظيم فى الاحتفالات الدينية فلم يرض أن يتخلى بعد ما فارق الحياة الدنيا عن الملاذ الجبلة التى كانت تتاح له كثيرا فى مثل هذه الفرص . لذلك كان تقويم الأعياد عنده بمكان عظيم من الأهمية ، فيكان مستعدا لتخصيص دخل وفير يساعده على إقامة تلك الاحتفالات الخاصة بكل أيام التقويم الهامة فى عالم الآخرة ، كاكان ينفق عليها بسخاء بين أصدقائه فى حياته الدنيا . بل إنه كان فى الواقع ينتظر أن يشترك فى الاحتفال بهذه الفرص المرحة بين أصدقائه فى المعبد كاكان معتادا فعل ذلك فى حياته الدنيا . فيكان يأس تنفيذا لذلك أن يشاد له يمتاد أفى ردهة المعبد . وكان الملك أحيانا يأم حفاريه بنحت هذا التمثال واقامته داخل المعبد ليكون منه بمثابة عطف سام يميز به من يشاء من أشراف رجاله العظياء .

وكذلك كان شريف عصر الأهرام ينصب فى قبره أيضا تمثالا من الحجر أو الخشب يمثل صورته الحقيقية تمثيلا تاما فى حجمه الطبعى وملونا بالألوان

الطبيعية ، وكان هذا التمثال يخفى فى حجرة سرية مخبوءة فى أصل بناء المزار ، وكثيرا ما كان الملك يهدى أمثال هذه التماثيل للزعماء الأشراف الممتازين من رجال حكومته وبلاطه . ومن البدهى أن ذلك التمثال الذى يمثل المتوفى [وهو أقدم شىء عرف من نوعه فى الفن] كان الغرض منه أن يقوم مقام المتوفى الذى صاع جسمه ، وبذلك يكون فى مقدوره أن يعود إلى المعبد ليتمتع على الأقل بشبه حضور جمالى [بتقمصه هذا التمثال] ثم يعود بنفس تلك الطريقة إلى مزار قبره حيث يحتمل أن يجد صورا أخرى لجسمه فى الحجرة السرية الملاصقة للمزار فيتقمصها .

من مثل هذه الطقوس نرى ظهور الحياة الآخرة في شكل أكثر تقدما وأحب إلى الناس من ذى قبل، وقت أن كانوا يتصورونها في شكل ساذج بسيط. وتدل هذه الآراء الجديدة على ظهور أول ميل نحو الاعتراف بشخصية الفرد كما يلاحظ ذلك في تلك التماثيل التي تصور هيئة صاحبها بالضبط، والتي تعد أقدم ما عرف من نوعها. وهي تمثل لنا علية القوم المتعاظمين فقط [ أى تمثل طبقة الأشراف رجالا ونساء ]، أما عامة الشعب فكانوا وقتئذ لا يزالون من غير شك يعتقدون أن موتاعم يسكنون القبر أو يعيشون في عالم الغرب المظلم، أى في تلك المملكة السفلية التي يحكمها الآلهة الجنازيون القدامي الذين صار زعيمهم في النهاية «أوزير». أما عظهاء البلاد أى الملك وبطانته على الأقل فقد انبثق أمامهم الآن فجر مصير أسعد حالا من مصير وبطانته على الأقل فقد انبثق أمامهم الآن فجر مصير أسعد حالا من مصير في علمكته السهاوية الفاخرة. ومن ذلك الوقت فصاعدا نجد في القبور الملكية ما يدل على هذه الآخرة الشمسية.

وقد كان من المعقول أن الملك نفسه ينتظر أن قبره العظيم يتغلب على عوامل الدمار والفناء التي قد تصيب مقابر أشراف رجاله التي هي أقل متانة من قبره، وكذلك كان يعني بتنظيم أوقافه لتبقي ثابتة أكثر من أوقاف معاصريه الذين هم أقل منه قوة. والواقع أن الهرم اعتبر في كل الأزمان أثبت شكل مورالضمير

هندسى فى البناه . فقد كان الفرعون الراقد تحت هذا الجبل الضخم من الأحجار المنيعة يتطلع إلى خلود جسمه وشخصيته التى كانت مرتبطة به ارتباطا وثيقاً لا انفصام له . وقد يمتد بنا البحث إذا فحصنا أصل الهرم من جهة هندسة بنائه ، ولكن من المهم أن نلاحظ فى هذا المقام أن القبر الهرمى الشكل كان رمزا شمسيا بالغا حد الغاية فى التقديس قد أقيم فوق جثمان الملك ليحييّ مطلع الشمس التى كان الفرعون من سلالها .

والواقع أن الملك كان يدفن قديماً تحت نفس رمز إله الشمس الذي كان منصوبا في حجرة قدس الأقداس بمعبد « عين شمس » . وهذا الرمز الهرمي الشكل كان إله الشمس قد اعتاد أن يظهر جائما فوقه في هيئة الطائر مالك الحزين ( فنكس) منذ اليوم الذي خلق فيه الآلهة . لذلك لما ظهر الهرم الملكي بشكل جبل شاهق فو ق ضريح الملك، وقد أشرف على المدينة الملكية التي كانت مبنية في أسفله ، وعلى الوادى الممتد إلى ما بعده بعدة أميال ، كان من غير شك يعد أسمى شيء يرحب بإله الشمس في كل البلاد عندما يرسل أشعته الصباحية الساطعة على قمة الهرم الوهاجة قبل أن ينشر ظلاله على مساكن الفقراء المنتشرة بأسفله ببرهة طويلة . وقد عترنا فعلا على قمة هرم وهي قطعة من « امنمحات ، الثالث بدهشور وقد نقش على أحد جو انب هذا الحجر وهو من غير شك الجانب الذي كان يواجه الشرق رسم شمس مجنحة فوق صورة عينين نقش تحتهما هاتان الكلمتان وجمال الشمس ، . فالعينان تشيران هنا بطبيعة الحال إلى فكرة المشاهدة التي تفهم من تينك الكلمتين وجمال الشمس . . ونجد أسفل ذلك نقشا آخر يتألف من سطرين يبتدى وقوله: ولقد فتح وجه الملك وامنمحات الثالث وليتمكن من رؤية رب الأفق عندما يقلع في عرض السماء، [أنظر صورة ٦].

ويجب أن نرى فى اختيار الشكل الهرمى ـــ الذى يعد أعظم رمز شمسى ـــ لقبر الملك برهانا آخر على سيادة المذهب الشمسى فى البلاط الفرعونى . ومما

يجدر بنا ملاحظته فى هذا المقام أن من أهم دواعى المحافظة على الشكل الهرمى. عند إهداء قبر ملكى ، الاحتماء من «أوزير » بوجه خاص وطائفة آلهته .

ولم يكن الهرم مبنى منعز لا قائماً بذاته ، بل كان جزءاً من بحموعة ، وبعبارة أدق الجزء الأعظم من بحموعة رائعة من البناء تشغل موقعاً بارزاً على حافة هضبة الصحراء المشرفة على وادى النيل . إذ كان قائماً على الجانب الشرقى للهرم معبد منخفض ملاصق لمبنى الهرم نفسه ، له رواق ذو عمد جميلة قائم بمقدمته ، يؤدى إلى ردهة ذات عمد خلابة تحيط بها حجرات المعبد على كلا الجانبين ، وكان يقوم في مؤخرة المعبد مكان مقدس ، وكان الجدار الذى خلف ، قدس الاقداس ، هذا ، هو واجهة الهرم نفسه الشرقية . وقد أقيم أمام هذا الجدار باب وهمى ملاصق له يمكن للملك المتوفى الخروج منه من ضريحه ليتسلم القرابين المقدمة له و يتمتع بها في ذلك المكان .

ويلى ذلك طريق مؤدية من وادى النيل إلى حيث مستوى الهضبة المقام فوقها الهرم أو المعبد، وكانت تلك الطريق مسقو فة ذات طول عظيم، وكانت مقامة من أحجار صلبة ضخمة وبمتدة إلى نفس باب المعبد. وكان يقوم عند الطرف الأسفل من ذلك الطريق معبد آخر فخم ذو عمد يعتبر بمثابة باب هائل للطريق، وقد سمى الأستاذ، ريزنر، هذا المعبد بحق « معبد الوادى». ومن المحتمل أن ذلك المعبد كان يوجد بداخل جدران مدينة المقر الملكى الى كانت فى أسفل الوادى. وبهذين المعبدين كانت بطبيعة الحال تقام الشعائر الدينية الجنازية التى كانت تجرى بنظام على روح الملك، فهما شبهان فى أصلهما بمزار قبر الشريف الذى تمكلمنا عنه فيما سبق.

و تؤلف بحموعة العمائر المركبة من الهرم والمعبد الجنازى والطريق المسقوفة ومعبد الوادى أعظم فكرة فى هندسة البناء ظهرت فى ذلك العصر المبكر . وقد أضاف ما بقى من آثارها المكشوفة فى السنوات الأخيرة إلى معلوماتنا فصلا جديدا فى تاريخ العمارة .

وقد أنفق كل من فراعنة الأسرتين الثالثة والرابعة [حوالى٣٠٠٠—٢٧٥٠ ق . م . ] جزءا كبيرا من ثروتهم فى إقامة ذلك القبر الشاسع ليحوى جثمان. الفرعون ويضمن بقاءه بعد الموت ، وبتلك الكيفية صار الهم الأكبر لبقاء الملك في الحياة الآخرة الشغل الشاغل للحكومة ودولاب أعمالها . وكثيرا ماعجز الملك عن إتمام تلك المجموعة البنائية قبل موته ، وبذلك كان يلتى على عاتق خلفاء الملك أعباء إتمامها كما كانوا يعملون كل ما في وسعهم في الوقت نفسه لإتمام مقارهم أنفسهم . وكان الكهنة عند الفراغ من بناء تلك المجموعة يهدون صيغا منظمة لتحفظ المعبد والهرم . أما لوازم الملك وهو راقد تحت بناء الهرم فكانت راعى بكل عناية وذلك بإقامة الشعائر الرائعة في المعبد الملاصق لقبره ، ولا نعرف من تلك الشعائر شيئا سوى الأجزاء التي حفظت لنا منها في متون الأهرام ، وهي تدلنا على أن ما كان مألو فا إقامته في الحياة من الأعياد كان يقام مثله للملك المتوقى ، وبطبيعة الحال يكون ذلك بأعظم درجة من البهاء .

ومن البدهى أن تلك الشعائر كانت تتناول بوجه خاص تقديم الطعام الوفير والملابس وما أشبه ذلك. وكائت الصيغ التى يلقيها السكهنة الجنازيون تقدر بمائة وثمان وسبعين صيغة، أى أنها كانت تشغل به من متون الأهرام. وكانت تشمل أسماء ما يقدم من الطعام والشراب والملابس والدهان والروائح العطرية والبخور، ويظهر لنا من تلك الأسماء ما كانت تحويه مائدة الملك من الألوان التي لا يحصيها العد \_ ومثل ذلك عن ملابسه ومواد زينته وغير ذلك من لوازمه في الحياة الآخرة.

ونجد فى الأوانى الفاخرة التى كشفها الاستاذ ، برخارت ، فى معبد الملك « نفر اركارع ، بأبى صير [ من القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد ] دليلا آخر على الابهة الملكية التى كانت تقام بها شعائر القربان ، فى حين أن جمال معبدى الهرم وعظمتهما قد هيئا فى حد ذاتهما مكانا فريدا تؤدى فى داخله كل تلك الفخامة الجنازية ، فكان الكاهن بتلاوة نحو ثمانين صيغة من تعاويذ قربان الشعائر الجنازية يضع أمام الملك المتوفى تلك الملاذ الصورية التى كان يتمتع الشعائر الجنازية يضع أمام الملك المتوفى تلك الملاذ الصورية التى كان يتمتع بحقيقتها فى الحياة الدنيا ، ذلك إلى تلاوة بعض تعاويذ أخرى مبعثرة فى متون الاهرام . و فى أثناء تأدية هذا العمل كان الكاهن يدخل إلى الحجرة السرية الواقعة خلف ردهة المعبد و المؤدية إلى واجهة الهرم نفسه ، وهنا يواجه الكاهن الواقعة خلف ردهة المعبد و المؤدية إلى واجهة الهرم نفسه ، وهنا يواجه الكاهن

الباب الوهمي العظيم الذي كان يمكن روح الملك أن تأتى منه لتدخل المعبد ثانية عند خروجها من الضريح الملكي الذي يقع على عمق يعيد تحت ذلك المبني الشامخ المقام فوقه . وكان الكاهن وهو واقف أمام هذا الباب الوهمي يخاطب الملك كأنه حاضر أمامه ، مقدما له معرضاعظيما من أثمن الهدايا، ويصحب كل هدية منها بصيغة معينة عند تقديمها طبقاً لما ذكرناه عن ذلك فيما سبق. غير أن خقيقة الموت الصارخة كان من المستحيل تجاهلها في تلك الصيغ التي لم توضع إلا للاعتقاد بأن الملك المتوفى لا يزال حيا ويشعر بكل ما يحتاجه الأحياء في الدنيا ، إذ نجد أن الكاهن كان يشعر وهو في تلك الحجرة التي كان السكون مخيها عليها شعورا شديدا بصمت ذلك الملك الراقد المدفون تحت ذلك الهرم الهائل. ومن أجل ذلك كان يناديه من وقت لآخر ليستيقظ من سباته العميق ويشاهد الطعام والهدايا المبسوطة أمامه . وخوفا من سقوط شيء من هذه المواد المقربة كان الكاهن يلخصهاكلها في وعده للملك فيقول: « ها تقدم لك كل القرابين وكل الضحايا وكل ما ترغب فيه وكل حسن لك إلى الأبد مع الآلهة » . وعلاوة على كل هذه الصيغ الخاصة بالهدايا الجنازية كانت توجد بعض تعاويذ لطرد الجوع من أعضاء جثمان الملك ، فكان الكاهن يرتل هذه التعاويذ للملك من وقت لآخر أيضا .

ولما كان ملوك عصر الأهرام المبكر [أى فى القرن الثلاثين قبل الميلاد] يعتقدون في صيانة جثمانهم بالمحافظة على تلك الإجراءات، فإنه كان بالبديهة أن يتطلعوا بثقة إلى أنهم سيعيشون عيشة خالدة فى الحياة الآخرة. ولكن هل كانت سلالة ذلك الملك الشرق لا تسأم من استمرار تقديم تلك القرابين الجنازية له دائماً أبدا ؟ سنرى!

والواقع أن مثل هذه الصيانة تحتاج فى استمرارها إلى توظيف طائفة عظيمة من الكهنة ليظلوا قائمين بأعباء تلك الخدمة فى معبد الهرم على الدوام، ولم يبق لنا التاريخ أية قائمة تتضمن أسماء كهنة أى معبد ملكى كان. وكان أولئك الكهنة يعيشون على الهبات السخية التي كان فى وسع سلطة البيت المالك أن يضمن استمرار بقائها مدة طويلة.

فمن ذلك أفّ هيئة كهنة هرم الملك « سنفرو » بدهشور وأوقافه القرن الثلاثين ق م ] قد بقيا محترمين حتى لقد أعلن إعفاء طائفتهم من كل الرسوم والضرائب الحكومية بمقتضى مرسوم ملكى أصدره الملك وبيبى الثانى، في عهد الأسرة السادسة ، أى بعد وفاة الملك « سنفرو ، المذكور بثلثمائة سنة ، وذلك بالرغم من حدوث تغيير في الأسرة المالكة مرتين منذ وفاة الملك « سنفرو » . وكان من المحتم في أمثال هذه الأوقاف المتراكمة من جيل إلى جيل أن يظل توزيعها قائما إلى أن تبطل في نهاية أمرها و تزول من جراء ذلك .

فنى القرن الثلاثين ق. م. مثلا حوّل الملك « سنفرو » نفسه إلى أحد أشراف رجاله مائة رغيف يوميا من أوقاف المعبد الجنازى الخاص بأم أولاد الملك المسماة « نيما عتحب ، ، وكانت هذه الملككة قد توفيت فى ختام الأسرة الثانية ، أى قبل العهد الذى عاش فيه «سنفرو» المذكور بنحو جيلين . وبذلك نرى أن الملك « سنفرو » نفسه ، إن لم يكن قد اغتصب دخل تلك الملكة الجنازى ، فإنه قد تصرف فيه بمكافأة أحد رجاله من دخل ذلك الوقف ، بعد أن أدى ذلك الدخل المهمة التى خصص من أجلها نحو قبر تلك الملكة .

وكذلك نجد بنفس تلك الطريقة أن الملك « سحورع » عندما أراد أن يكافى « هرسن » (أحد رجال الأشراف المقربين إليه) ، حول إليه دخلا من الخبز والزيوت التي كانت فيما سبق تصرف كل يوم للملسكة ، نفر حتبس » . وقد اضطر الملك إلى اتخاذ ذلك الإجراء لعدم وجود أى مورد آخر تحت تصرفه .

ومن تلك الإجراءات السالفة الذكر يتضح لنا أن القرابين الجنازية لم تمح من الوجود ، بل كانت مستمرة سارية الاستعمال بعد وقفها قربة لأى قبركان . غير أننا نجد فيما فعله كلمن الملك «سنفرو » والملك «سحورع» تلميحا للطريقة الوحيدة الممكنة الحصول للتخلص من تلك الالتزامات المورطة التى نشأت من تضاعف عدد المقررات الموقوفة على القبور ، وذلك بتحويل القرابين التى كانت ملتزمة فيما مضى لقبور عتيقة تقادمت عليها العهود إلى قبور أخرى

جديدة حديثة العهد . وحتى مع اتباع تلك الطريقة فإن عدد القبور الملكية الذي كان آخذا في الازدياد جعل استعمالها باطراد أمرًا صعبا ، بلكان مجرد الإشراف على تلك القبور ومباشرة إدارتها بقصد المحافظة عليها أمرا صعبا أيضا. ومن ثم وجدكهنة الملك مسحورع، في ختام القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد عندما أصبحوا غير قادرين على المحافظة على معبد هرم الملك، أن الأفضل والأكثر اقتصادا أن يقيموا جدرانا على مداخل المعبــد الجانبية ويتركوا للدخول بابا واحدا هو الذي في طرف الطريق المؤدى للمعبد . والظاهر أن ذلك كان في اعتقادهم عملا صالحا لأنهم دونوا أسماء طائنة الكهة الدين قاموا بهذا العمل على جدران الأبواب التي سدوها مهذه الطريقة ، ثم عثر بعد ذلك على صورة للإلهة , سخمت ، رسمت في المعبد فقدست عرضا إذ كانت تلك الإلهة موضع احترام وعبادة من أهالي القرى المحبطة بالمعبد، وقد بقيت تلك القرى تقوم باحترام تلك الإلهة وعبادتها عدة قرون، فكان ذلك سببا في صيانة جزء كبير من المعبدكان لا بد من مصيره إلى الخراب والدمار منذ زمن طويل لولا حرمة تلك الإلهة . وقد كان حظ الملك ، نفر أركارع ، خلف " سخورع » أسوأ منذلك ، إذ هدم أحد خلفائه ، نو سررع ، بعد وفاته ببضع سنين الطريق المؤدية إلى المعبد الجنازي حتى يتمكن من تحويلها إلى طربق لمعبده القريب من تلك الجهة . وقد نتج من ذلك أن كهنة « نفر أركا رع » لمــا صاروا غير قادرين على الإقامة في أَسفل الوادي هاجروا إلى الهضبة وأقاموا مساكنهم المبنية من اللبن حول ذلك المعبد تارة أو ملاصقة لواجهته تارة أخرى ، وكانوا لا يزالون يقومون بتأدية وظائفهم بالمعبد، ولما كانت مواردهم آخذة في النقصان والتقلص فقد كانت مساكنهم المذكورة تتحول تبعا لذلك إلى أكواخ حتى انتهى أمرها بالزحف إلىردهة المعبد وحجراته. ولما صار الـكهنة · إذ ذاك في حالة فقر باد فقد استولوا على جميع المعبد وجعلوه حياً لهم . ولما صاروا في نهاية الآمر ولا عائل لهم هجرواً أكواخهم المتداعية نهأئيا فاختلطت أنقاضها بأنقاض المعبد نفسه ، ولما جاء عصر الدولة الوسطى بعد وفاه الملك « نفر أركا رع » بنحو ٢٠٠ سنة كان معبد هذا الملك قد صار مدفونا

على عمق عدة أمتار من التراب المتراكم فوقه ، ثم استعملت تلك الأكوام التي تعلوه جبانة للدفن ، وقدكشفت الحفائر لنا فيها عن مدافن على عمق متر أو متربن من رقعة ذلك المعبد .

وقد أصاب نفس ذلك المصير جبانة الأسرة الرابعة العظيمة بالجيزة ، وذلك أن الكهنة الجنازيين الذين كان أجدادهم يديرون الأوقاف الفحمة التي حبست على أعظم الأهرامات حجها — قد حشروا مدافنهم في الطرقات والمساحات الخالية بين المقابر الملكية القديمة الخاصة بالسلالة البائدة ، على أن أو ثلك الكهنة أنفسهم قد انقرضوا أيضا حوالي سنة ٢٥٠٠ ق . م . أي بعد أن أسس الملك ، خوفو ، جبانته بالجيزة بنحو ٠٠٤ سنة . والواقع أنه لم يمض زمن طويل بعد سنة ٢٥٠٠ ق . م . حتى صارت منطقة أهرامات الدولة القديمة البالغ طولها نحو ٢٠ ميلا من « ميدوم » جنوباً إلى « الجيزة » شمالا خلاء مقفرا .

وإننا ندرك كنه هذه الحالة المحزنة من آراء رجال الفكر فى العهد الإقطاعى الذى جاء بعد ذلك بنحو . . . ه سنة ، وذلك عندما تأملوا فى انهيار تلك المقابر الضخمة .

على أن ما صار أمراً واضحاً جداً بعد انقراض فراعنة عصر الأهرام العظيم كان أمراً قد أخذ العقل يدركه قبل سقوط الدولة القديمة بزمن طويل، فإن أهرامات مصر تمثل لنا ذروة الاعتقاد في كفاءة العتاد المادى التامة لضمان سعادة المتوفى في الحياة الآخرة. فهي المظهر الرائع للكفاح الطويل للنغلب على القوى المادية المحضة، وهذا الكفاح ربما ترجع بدايته إلى نحو مليون سنة قام به صيادو عصر ما قبل التاريخ بمفردهم، أما في ذلك العهد الذي نحن بصدده فقدة قامت به قوى أمة مدربة بأسرها، فأهرام الجيزة الكبيرة التي تمثل لنا جهوداً جبارة استنفدت كل مو ارد دولة عظيمة ترمى جميعها إلى غرض واحد سام هو وقاية جثمان رجل واحد هو رئيس الدولة وقاية أبدية داخل غطاء من المباني الضخمة جدا، حتى يتسنى لذلك الجثمان الملكي أن يقاوم بتلك الطريقة المبانى الصخمة جدا، حتى يتسنى لذلك الجثمان الملكي أن يقاوم بتلك الطريقة

المادية المحصة غائلة كل الآباد ويقهر بتلك القوة الآلية الأسباب المانعة من الحلود . على أن التخلى عن بناية الأهرام الصخمة مثل أهرام الجيزة ، والاكتفاء فى نهاية الأمر بكتابة متون الأهرام منذ عهد آخر ملك فى الأسرة الخامسة حوالى سنة ٢٦٢٥ قبل الميلاد داخل أهرام صغيرة ، يؤكد لنا الاعتقاد بوجود السعادة فى الحياة الآخرة فى مكان ما آخر ، أى الاعتقاد فى وجود نعيم فى مكان ما بعيد لا يعتمد فى إدراكه على الوسائل المادية فقط . فهذا الاعتقاد فى مكان ما الجديد يؤكد إلى حد ما أن الأكوام من المبانى لا يمكنها أن تهب الإنسان الحياة الأبدية ، بل يجب أن ينالها بروحانيته ؛ وبذلك أخذ أقدم أتباع أعقيدة القوة المادية يتعلمون أول درس لهم ، وأوشك عصر الاخلاق يظهر وإيشل ما عمله بناة الأهرام .

## الفصُّل كامِلٌ متون الأهرام وصعود فرعون إلى السماء

تمد تنا متون الأهرام والمسرحية المنفية بأقدم مصدر وصل إلينا عن التفكير البشرى عند الأقدمين . فلدينا في هذين المصدرين أقدم مدى يمكن لنا الآن إدراكه عن تاريخ الإنسان العقلي . وكان الظن السائد أن كل الأهرام كانت عارية من النقوش إلى أن اقتحم العبال المصريون الذين كانوا يعملون في الحفائر تحت إشراف مريت » في سنة ١٨٨٠ ميلادية — وهي السنة السابقة لوفاته — هرم . بيي الأول ، ، ثم دخلوا فيها بعد هرم الملك ممرزع » ، فو جدوا جدران أروقة هذين الهرمين وممراتها و حجر اتهما مغطاة بآلاف الاسطر من النقوش الهيرو غليفية ، و هذه النقوش هي التي يطلق عليها الآن اسم « متون الأهرام » .

وتوجد هذه المتون منقوشة فى خمسة من أهرام سقارة التى كانت تعد جبانة « منف ، القديمة (١) . وقد قام بوضعها هنالك طائفة من الفراعنة وهم : الملك الأخير فى الأسرة الخامسة ثم الملوك الأربعة الأول الذين خلفوه فى الأسرة السادسة . وقد حكموا حسب ترتيبهم المذكور مدة تقرب من قرن ونصف قرن تبتدى حوالى سنة ٢٤٧٥ ق . م . وتنتهى حوالى سنة ٢٤٧٥ ق . م . أى أنهم حكموا طوال القرن السادس والعشرين ، وعلى الأرجح ربع قرن قبل هذا التاريخ أيضا وربع قرن آخر بعده .

غير أنه يظهر لنا أن محتويات هذه المتون تشتمل على مادة أقدم سن عصر النسخ التي وصلت إلينا، وتشير النسخ الحنس التي بأيدينا إلى مادة كانت موجودة فيما مصى، ثمّ اختفت بعد، فإنك تقرأ فيها عن وفصل أولئك الذين يصعدون، و و الفصل الخاص بأولئك الذين يرفعون أنفسهم ». وذلك يدل على أن هذين

<sup>(</sup>١) عثر حديثاً على متون أخرى في سقارة مثل هرم الملكة « نيت » .

الفصلين كانا مستعملين قديما في مناسبات لحوادث مختلفة في أساطير ذلك العهد القومية ، وبذلك يعتبر هذان الفصلان أقدم عهدداً من متون الأهرام التي بأيدينا.

وكذلك توجد فى هذه المتون إشارات إلى الخصومات التى كانت قائمة بين ملوك الشمال [ الوجه البحرى ] وملوك الجنوب [ الوجه القبلى ] بما يدل على أنها كنبت قبل عهد الاتحاد الثانى أى قبل القرن الرابع والثلاثين ق . م . ، هذا إلى فقرات آخرى يرجع تاريخ عهدها إلى باكورة عهد الاتحاد الثانى أى فى الوقت الذى كانت فيه تلك الخصومات ما زالت مستمرة ، وكان فيه ملوك فى الوقت الذى كانت فيه تلك الخصومات قابضين على زمام الحكم فى الشمال ومحافظين على وحدة الدولة ، وقد كتبت كل هذه الفقرات بوجهة نظر أهل الجنوب على وحدة الدولة ، وقد كتبت كل هذه الفقرات بوجهة نظر أهل الجنوب

على أننا نرى من ناحية أخرى أن بعض متون الأهرام قد ألفت فى زمان متأخر معاصر لبفس الدولة القديمة ، مثل الصيغ التى وضعت لحماية الهرم والتى لم تكن بطبيعة الحال أقدم من ظهور الشكل الهرمى فى القرن الثلاثين ق م م وظهر كذلك فى خلال مدة القرن ونصف القرن المذكورة التى كتبت فى أزمنتها نسخ متون الأهرام الحسة اختلاف بين بعض النسخ وبعضها الآخر؛ فإن لدينا حجماً قاطعة تدل على إدخال تنقيع ظاهر على النسخ المتأخرة المهد منها ليس له نظير فى النسخ القديمة ، وذلك يدل أيضاً على أن مراحل التفكير ونمو العادة والاعتقادات التى أخر جت هذه المتون إلى حيز الوجودكانت لا نزال مستمرة فى تطورها حتى ظهرت النسخة الأخيرة منها فى باكورة القرن الخامس والعشرين ق م . لذلك تمثل لنا هذه المتون حال عصر لايقل عن ألف سنة ، والواقع أن مثل هذا القدر العظيم من الوثائق أر بعة آلاف وخمسائة سنة ، والواقع أن مثل هذا القدر العظيم من الوثائق ألم الباقية لنا عن العالم القديم ليس له مثيل فى أى مكان آخر من العالم . وهذه المتون تؤ لف خزامة من التجاريب التى كانت تدور فى حياة الإنسان القديم ، المتور ومعظمها مما لا يزال ينظر دوره تحت محك الدرس والبحث .

ولقد كانت الغاية المطلوبة من متون الأهرام على وجه عام هى ضمان السعادة للملك فى الحياة الآخرة ، لكنها مع ذلك تصور لنا دائما جزر الحياة المحيطة بها ومدها ، شأنها فى ذلك شأن كل أدب قومى ، فإنها تنطق بعبارات تدل على خبرة القوم الذين أخر جوها ، وهذه العبارات تتناول الحياة القومية فى القصور والطرق والاسواق ، وبعضها عبارات أنشأتها العزلة والعكوف فى المعابد المقدسة . وإن صاحب الخيال السريع ليجد فى هذه العبارات صورا كثيرة عن ذلك العالم الذى تقادمت عليه الدهور وبقيت هى مرآته .

ومع أن هذه الصور تهتم بوجه خاص بذكر أحوال «الملك ، فإنها لم الحياة الآخرة تقول: وهذا الذي سمعته في البيوت وتعلمته في الطرقات في هذا الذي طلب فيه الملك ببي للحياة ». ومنها نلتقط لمحات عاجلة عن تلك الحياه في البيوت وفي الطرقات التي مضى عليها خمسة آلاف سنة : وفا لخطاطيف الحياه في البيوت وفي الطرقات التي مضى عليها خمسة آلاف سنة : وفا لخطاطيف تشقشق على الجدار ، والراعى يعبر الترعة خائضا في الماء حتى الحزام حاملا عبر الماء رضيعها عند الغسق ، ويشاهد عبر الماء رضيعها عند الغسق ، ويشاهد الصقر عند الغروب مخترقا السهاء ، وتشاهد البطة البرية مخلصة قدميها فارة من يد الصياد الذي فشل في اقتناصها في المستنقع ، وعابر الماء واقف عند زورق المعبور ولا مال معه يقدمه للنوتي مقابل مقعد في الزورق المزدحم بالمسافرين ولكن يسمح له أخيرا بالنزول إلى الزورق على أن يعمل مقابل نقله في نزح ولكن يسمح له أخيرا بالنزول إلى الزورق على أن يعمل مقابل نقله في نزح الماء من الزورق المثقوب ، ويشاهد الشريف بجالسا عند حافة بركته في حديقته تحت ظلال الخيلة المصنوعة من سيقان الغاب » .

وهذه الصور وكثير غيرها هى مما تزخر به الحياة الدنيوية لغهار سكان وادى النيل . أما الحياة فى القصور فقد انعكست صورتها فى تلك المتون بشكل أتم وأبهج من حياة العالم الحارجية عنها وعما يحيط بها ، فإن الملك يشاهد فى بعض الأوقات مثقلا بأعباء مهام الدولة وبجانبه أمين سره يحمل محبرة وقلمين أحدهما للمداد الأسود والآخر للمداد الأحمر لكتابة العناوين ، وكذلك

نراه فى أوقات فراغه متكناً بدون كلفة على كتف صديقه الحميم أو مستشاره ، أو يشاهدان وهما يستحمان معاً فى بركة القصر والحاجب الملكى يقترب حتى يجفف جسميهما وكثيراً ما يشاهد على رأس موكب باهر مخترقا طرق مدينته ميتقدمه السعاة والمقدمون مفسحين أمامه الطريق ، وعندما يعبر إلى الشاطئ الثانى و بنزل من الزورق الملكى الوهاج يشاهد عامة الشعب ملقين أحذيتهم وملا بسهم راقصين أمامه رافعين أصواتهم بتهليلات الفرح عند رؤيتهم طلعته ، أو يرى عند باب قصره وقد أحاطت به فخامة البلاط وبهاؤه ، أو يشاهد مرتقيا . ورشه العظيم المزين برءوس الأسود وحوافر الثيران ، وفى ذلك تقول المتون : عرشه العظيم المزين برءوس الأسود وحوافر الثيران ، وفى ذلك تقول المتون : يشاهد الملك فى قاعة قصره وهو جالس على عرشه العجيب وصولجانه المدهش فى قبضته ثم يرفع يده نحو أولاده ليقفوا أمام هذا الملك ثم ينزل يده مشير انحوهم فيجلسون ثانية » .

والحقيقة أن هذه المشاهد قد صورت على أنها حوادث تنتظره فى الحياة الأخروية ، غير أن عناصر الحوادث والألوان التي صورت بها تلك الحياة مأخوذة من الحياة الدنيا والتجاريب الدنيوية ، فن ذلك أن أولئك الذين مر وصفهم بأنهم كانوا يلقون نعالهم وملابسهم ليرقصوا أمامه فرحا عند وصول الملك حينها يعبر النيل السهاوي هم الآلهة ، ولكنهم مثلوا طبعا كأنهم يفعلون فى السهاء ما اعتاد رعاياه فعله فوق وادى النيل الأرضى . وكذلك هم الآلهة الذين نراهم يحففون أعضاء فرعون عند ما يستحم مع إله الشمس فى « بحيرة البردى » فهم هنا أيضا يفعلون لفرعون ماكان حجابه يفعلون له على الأرض .

ولكن بالرغم من أن هذه المتون العتيقة غاصة بمناظر الحياة الدنيوية التي نقلت عنها فإنها في مجموعها تصور أرضا غير معروفة لنا تقريبا، فإنه عند مايحاول الإنسان ارتياد مجاهل هذه الارض يحس كأنه يرود غابة فطرية شاسعة الأرجاء كأنها غياض مسحورة مفعمة بأشكال غريبة وأشباح مخيفة تتراءى كأنها تقطن في تيه لامنفذ فيه . فإننا نجد فيها كتابة عتيقة التهجية تضم في ثناياها كليات ذات معنى غامض ، قد يجوز أن يكون القارى قد عرفها وهي مرتدية

لباسها المعتاد الذي لبسته فيما بعد ، وكذلك كانت تستعمل تلك الـكلمات في مواقف ومعان غريبة عن القارئ الحديث غرابة تهجيتها.

ويوجد في هذه المتون مجموعة أخرى كبيرة من الـكلمات البالغة حدالغرابة المخالفة لنلك الـكُلمات المعروفة المتنكرة ، وأعنى بذلك طائفة من الـكلمات العتيقة المهجورة التي عاشت حياة طويلة دائرة في الاستعمال في دنيا قد محيت. تماما وصارت نسياً منسياً ، فهي بعد أن وخطها المشيب كانت كالعداء المنهوك القوى تترنح على مرأى منا مدة قصيرة في أقدم أفق معروف لدينا ، فقد ظهرت فقط في هــذه المتون العتيقة ثم اختفت اختفاء أبديا بعد عصر تلك المتون ، ومن ثم لا نصادفها مرة ثانية في متون مصرية أحرى . فهي تكشف لنا في شيء من الإبهام عن دنيا من التفكير والكلام بادت من الوجود ويعتبر عهدها آخر العصور العديدة التي لاتحصيُّ والتي مرت مها حياة الإنسان فيها قبل التاريخ حتى صار قاب قو سين أو أدنى من الدخول في العصر التاريخي . ولكن هذه الـكلمات الغريبة التي وخطها الشيب، وهي البقية الباقية لنا من عصر منسي مهجور، استمرت، مستعملة مدة جيل أو جيلين في متون الأهرام ، وتستمر غرابتها بالنسبة إلينا عادة حتى يزول استعمالها نهائياً . وليس لدينا من الوسائل ما نعرف به معناها أو إرغامها على أن تبوح لنا بأسرارها أو عن الرسالة التي كانت تحملها في غضونها ، وليس لدينا من فنون معرفة اللغات القديمة ما نحاول به إرغامها على كشف ما تكنه من الأسرار. ويوجد بجانب تلك الكايات أيضا طائفة أخرى منالتراكيب العو يصة التي زاد في صعوبتها طبيعة ما تشير إليه من. المعانى المهمة الغامضة ، فهي مفعمة بتلبيحات عن حوادث أساطير ضاعت. معالمها عنا ، وعادات ومعاملات تلد فات زمانها منذ عهد بعيد. وقو امها عناصر حياة وفكر وتجارب ضاعت معالمهاكلها في بيدا. المجهول التام .

ذكرنا فيما سلف أن الغاية المهمة من متون الأهرام هي في الأصل ضمان سعادة الملك في الحياة الأخروية ، لذلك نجد أبرز شيء في هذه المتون الاحتجاج المماسي ضد الموت ، ويمكن اعتبارها صورة لأقدم ثورة عظيمة قام بهام الإنسان ضد المظلمة والسكون العظيمين اللذين

لم يعد منهما أحد . وكلمة الموت لم تذكر قط فى متون الأهرام إلا فى صيغة النفى أو مستعملة للعدو ، فترى التأكيد القاطع مرة بعد الأخرى أن المتوفى حى يرزق ، الملك تدى لم يمت موتا بل جاء معظما فى الأفق ، . «هيا أيها الملك ، وناس ، أنك لم تسافر ميتا بل سافرت حيا ، لقد سافرت لكى يمكنك أن تعيش ، وإنك لم تسافر لكى تموت » : « إنك لن تموت ، هذا الملك بيبى لن يموت » . « الملك بيبى لا يموت بسبب أى ملك . . . ولا بسبب أى ميت . هل قلت إنه مات ؟ إنه لن يموت ، هذا الملك « بيبى » يعيش أبدا ، عش ا إنك لن تموت » : « وإذا رسوت [ استعارة للموت ] فإنك تحيا [ ثانية ] » . « هذا الملك « بيبى » قد فر من موته » . « هذا الملك « بيبى » قد فر من موته » . « هذا الملك « بيبى » قد فر من موته » . «

وهكذا نجد تجنب ذكر الموت باستمرار في هذه المتون ، وكثيرا ما تحتم صيغة نفي الموت بالتأكيد الآتي : « إنك تعيش ، إنك تعيش ، إدفع نفسك ، إنك لن تموت فقم ، ارفع نفسك » أو « ارفع نفسك أيها الملك بيبي السامي بين النجوم التي لاتفني [ وهي النجوم الثوابت ] إنك لن تفني أبداً . وإذا لم يكن بد من الإشارة إلى حقيقة الموت المرة فإنه يسمى « النزول من البحر » أو ربط حبال السفينة في المرساة كما سبق ذكر ذلك ، أو كان يفضل في مثل هذه الحالة ذكر كلمة الحياة منفية ، ولذلك كان يستحب قول « ليس حيا » بدلا من النطق بألكامة المشئومة . أو كانت هذه المتون القديمة تعيد إلى الذاكرة ذكريات حزينة لسعادة مفقودة قد تمتع بها الناس ذات مرة « قبل أن يأتي الموت » .

ومع ان أسمى موضوع فى متون الأهرام كان الحياة ، أى حياة الملك الأبدية ، فإن هذه المتونكانت تتألف من مصادر متنوعة جدا ، ولما كانت كل طريقة وكل نفوذ يستعمل للوصول للغرض المقصود (الحياة بعد الموت) فإن الكهنة الذين وضعوا تلك المجموعة من الأدب القديم ، والتي هي أقدم ما وصل إلينا للآن ، ضمنوها كل أنواع التعاويذ القديمة التي كانت تعد في نظرهم مرعية مستجابة ، أو التي وجدوا أنها تفيد لذلك الغرض .

ويمكن القول بأن متون الأهرام تحتوى بوجه خاص على سنة موضوعات: مِ شَعَائُر جَنَازِيَة \_ وشَعَائُر خَاصَة بالقرب المأتميـة عند القبور \_ وتعاويذ

سحرية \_ وشعائر قديمة خاصة بالعبادة \_ وأناشيد دينية قديمة \_ وأجزاء من أساطير قديمة \_ وصلوات وتضرعات لفائدة الملك المتوفى وتقع هذه المتون في طبعتها الحديثة الآن في مجلدين من القطع الكبير يشتملان على القراءات والتوجيهات المختلفة لنصوصها ، وهذان المجلدان يحتويان من المتون أكثر من ألف صفحة ، وقد قسمها الناشر الأول إلى أربع عشرة وسبعهائة صيغة .

وإذا أمكننا الإشارة إلى متون الأهرام بصفة عامة كما فعلنا فلا يمكننا معرفة معانيها معرفة تامة ، فإن ذلك يعد من أصعب الأمور ، ولكن لحسن الحظ يمكن فهم شكل الأدب الذي تحويه هذه المتون واستساغته . فمن بين أقدم القطع الأدبية في هذه المتون الأناشيد الدينية ، وهي عبارة عن تركيب شعرى قديم بهيئة أبيات من الشعر الموزون المقفي ظاهر فيه التوازن بين كلماته ومعانيه . وقد نقل العبرانيون هذا التركيب الشعري إلى أدبهم بعد ذلك بألني سنة ، وهو التركيب المعروف لنا في « المزامير ، باسم ، توازن الأعضاء ، . ويرجع استعبال ذلك التركيب في متون الأهرام إلى الألف الرابعة ق . م ، وعلى ذلك يعد وجوده في هذه المتون أقدم من وجوده في أية بقعة أخرى من العالم بمراحل بعيدة . والواقع أنه أقدم صورة أدبية بين جميع أنواع الأدب المعروف لدينا .

وهذا النوع من الأدب لا ينحصر استعماله فى الأناشيد المذكورة فقط، بل يوجد كذلك فى نبذ أخرى من متون الأهرام، ولكنها لم تصل هنالك إلى درجة الكمال الذى نلمسه فى هذه الأناشيد.

وزيادة على ما ذكر من التركيب الشعرى الذى يرتفع بهذه النبذ إلى مرتبة الأدب بالمعنى المعروف لدينا الآن فإنناكثيراً ما بجد بعض كتابات مبعثرة تحمل فى مظهرها صفات الآدب من الوجهة الفكرية واللغوية . فمثلا نجد أثراً دقيقا من مجال الحيال فى أحد الأوصاف الكثيرة التى وردت عن بعث ، أوزير » . إذ جاء فيه : ، فك لفائفك إنها ليست لفائف بل هى خصلات

شعر ، نفتيس »؛ و « نفتيس » هى الإلهة المنتحبة المنثنية على جسم أخيها المتوفى . فالحكاهن القديم الذى كتب ذلك السطر قد رأى فى اللفائف التى تلف الصورة الجامدة خصلات الشعر الغزيرة النى تتدلى من شعر الإلهة وتختلط باللفائف . ونجد كذلك قوة عنصرية فى ذلك الخيال الوثاب الذى يلح العواطف الودية لـكل العالم فيجعل العناصر الطبيعية تشعر بالنازلة الرهيبة التى تتمثل فى موت الملك ، وفى حلوله بين آلهة السماء ، إذ يقول المحزونون على الملك : « السماء تبكى من أجلك ، والارض تزلزل من أجلك » . ويقول المناس عندما يرونه فى الخيال صاعدا إلى القبة السماوية : « السحب تظلم السماء والنجوم تمطر الارض ـ والاقواس [بحموعة النجوم] تترنح ـ وعظام كلاب جهنم ترتعد ـ والبوابون واجمون عندما يرون الملك « وناس » يشرق فى شكل روح » .

وليس لدينا شك فى أن الغرض من تلك المبتون الجنازية كلها هو لمصلحة الملك، بل هي بوجه عام تحتوى على معتقدات لا تنطبق إلا عليه وحده، وبخاصة عندما نذكر أنها لم تكتب إلا فى المقار الملكية فقط. فمن الحقائق الهامة التي يجب التنبيه عليها أن رجال أشراف ذلك العصر لم يستعملوا أبداً متون الأهرام في نقوش مقابرهم.

ولما لم يكن في مقدور متون الأهرام زعزعة العقيدة السائدة في وجود الحياة في القبور ، فإنها لم تعر هذا الرأى اهتماماً كبيراً ، بل وجهت جميع همها تقريبا إلى حياة في نعيم تقع في بملكة بعيدة . وبما يستحق الذكر والاهتمام أن تلك المملكة البعيدة لا يراد بها إلا « السماء » ، وأن متون الأهرام لا تعرف شيئا تقريبا عن الحياة الأخروية المظلمة التي توجد في العالم السفلي . ولذلك فإن عالم الأموات عندهم لايراد به إلا « العالم السماوى » ، ونحن في التعبير عنه بهذه الصيغة لا نعبر عن أي معنى من معانى كلمة السماء اللاهو تية المتكررة في اللغة الإنجليزية . على أنه لا يكاد يوجد عندنا شك في أن فيكرة تصور جنة سماية \_ وهي تلك الفكرة التي شاعت فيما بعد في العهد المسيحي \_ تصور جنة سماية \_ وهي تلك الفكرة التي شاعت فيما بعد في العهد المسيحي \_ برجع أصلها إلى نفس هذا الاعتقاد المصرى القديم المتوغل في القدم .

وقد اختلط في تلك الآخرة السماوية المذكورة في متون الأهرام مذهبان قديمان : أولهما يتصور المتوفى في صورة نجم ، والثاني يتصور المتوفى حالا في إله الشمس، أوهو إله الشمس نفسه . وبدهي أن هذين المذهبين اللذين بمكن تسميتهما: بالآخرة النجمية والآخرة الشمسية على التوالى كانا في وقت ما مستقلين ، ثم دخلكل منهما في شكل « آخرة سماوية » هي التي نجدها في متون الأهرام . ولقد كان من التصورات الطبيعية عند ساكن وادىالنيل ذى السماء الصافية أن يرى في سماء مصر ليلا جموع أولئك الذين سبقوه إلى الحياة الاخروية ماثلين أمامه ، فقد طاروا إلى السماء كالطيور مرتفعين فوقكل أعداء الهواء، فـكانوا عند حلول الظلام في كل ليلة يجتازون أقطار السماء بصفتهم نجوماً أبدية . وخص المصرى، في تخيله جمهور الموتى ، تلك النجوم التي تسمى « غير الفانية » . وكان يعتقدان تلك النجوم تقع في الجهة الشمالية من السماء ، ولذلك لا يكاد يوجد شك في أن النجوم المقصودة بالذكر هي النجوم المحيطة بالقطب التي لا تغرب ولا تغيب. وقد قام جدال كبير بين علماء التاريخ القديم عن سراتجاه بمر مدخل الهرم المنحدر شطر النجمة القطبية . ثم بينت نقوش متون الأهرام السر فيهذا الاتجاه الذي لم يهتد إليه أحد قبل ذلك ، وهو أن روح الملك عندما تخرج من ذلك الممر يحملها هذا الاتجاه فورا نحو النجوم

ومع أن المذهبين المذكورين النجمى والشمسى يوجدان معا جنبا لجنب في متون الأهرام، فإننا نجد أن المذهب الشمسى هو السائد فيها بدرجة عظيمة حتى يصح لنا بوجه عام أن نصف متون الأهرام بأنها شمسية الأصل. ومن المحتمل أن الاعتقاد بالمصير الشمسى قد نشأ في عقيدة قد ماء المصريين عن طريق شروق الشمس ثانية كل يوم بعد غروبها، فكأن الموت إنما يحدث على الأرض، أما الحياة فتكتسب في السماء فقط، وهو المكان الأعلى الذي يرفع إليه الملك فوق المكان المحتوم الذي يصير إليه عامة البشر. «الناس يفنون وأسماؤهم فوق المكان المحتوم الذي يصير إليه عامة البشر. «الناس يفنون وأسماؤهم تمحى، فأمسك أنت بذراع الملك « تيتي » وخذ أنت الملك تمتي إلى السماء حتى لا يموت على الأرض بين الناس ».

وتلك الفكرة القائلة بأن الحياة توجد فى السياء هى الرأى السائد، وهى أقدم بكثير من المذهب الأوزيرى فى متون الأهرام. وقد بلغ هذا الرأى درجة من القوة جعلت نفس «أوزير» يمنح بضرورة الحال آخرة سماوية شمسية، وكان ذلك فى المرحلة الثانية التى دخلت فيها اسطورته فى متون الأهرام. والموضوع الهام فى متون الأهرام هو تطلع المتوفى لحياة أخروية فاخرة فى حضرة إله الشمس، حتى أن نفس القبر الملكى قد اتخذ من أقدس شكل يرمزبه إلى إله الشمس، كما أوضحنا ذلك فيما سبق.

وقد عمد لا هوت الحكومة الذى جعل الملك الابن المجسم للإله «رع» وممثله على الأرض، إلى تصوير الملك يسبح فى السماء عند الموت ليسكن مع والده إلى الأبد، أو ليحل محله ويكون خلفه فى السماء كما كان خليفته فى الأرض. وعلى ذلك نجد أن الآخرة الشمسية هى فى الواقع المصير الملكى، ولا يحظى به إلا فرعون وحده، ثم صار ذلك المصير فيما بعد بالتدريج حقا لسائر البشر يشاركونه فيه. غير أنه لم يكن فى الإمكان كما سنرى إعطاء ذلك الحق لهم إلا بعد أن يتصف كل مطالب بذلك المصير بالصفة الملكية أيضا.

وبانتقال الفرعون إلى تلك المملكة العتيدة التي مقرها في السماء [ بالرغم من عدم انسجام الآراء الخاصة بموقفه هناك] كان يدعى للقيام بعملية تطهير فرضتها وأكدتها المتون بتكر اربملول . وكان ذلك التطهير في العادة بالماء بصبه فوق البدن (۱) أو بالاستحهام في البحيرة المقدسة الواقعة في الحقول المباركة، حتى أن الآلهة كانت تقوم بخدمة الملك في وقت انجاز ذلك الاستحهام فيقدمون إليه المناشف ثم الملابس . ومن المحنمل أن يكون ذلك التطهير ذا مغزى خلق هام ، وخاصة إذا رأينا هذا الاحتفال التطهيري الشرقي العتيق قد استمر معمولا به إلى عصرنا الحالي في الاحتفال التعميدي الموجود إلى الآن عند المسيحيين .

<sup>(</sup>١) أظن أن ذلك يقابل بالضبط في الديانة الإسلامية غسل الميت قبل دفنه .

وكانت القبلة التى يتجه إليها الملك فى المذهب الشمسى هى الإقليم الواقع شرقى السماء، حيث لم تكن الشمس وحدها هى التى تولد فى تلك الجهة بل كانت كذلك الآلهة الأخرى تولد هناك. وفى تلك الجهة المقدسة توجد أبواب السماء العظيمة التى تقوم أمامها تلك « الجميزة العالية شرقى السماء التى يجلس فوقها الآلهة »، وكذلك نسمع عن الجميزتين اللتين فى الجانب الأقصى من السماء «، وهما اللتان يمسك بهما الملك عندما «يعبرون به إلى الشاطى الثانى ويجلسونه فى الجانب الشرقى من السماء ». ويجد الملك المتوفى فى ذلك المكان المقدس أيضا إله الشمس ، أو يجده إله الشمس ، ومن ذلك المكان يرتفع إلى السماء، وكذلك يرسو فى هذا المكان القارب الذي يعبر به .

ولا يكاد الملك المتوفى يولى وجهه شطر الجهة الشرقية نحو ذلك الإقليم المقدس حتى تعترضه بحيرة واقعة فى الشرق ، وكان لا بدله أن يعبرها حتى يصل إلى بملكة إله الشمس . وكانت عين «حور» قد سقطت على الشاطئ الأقصى أى الشاطئ الشرقى لهذه البحيرة خلال شجاره مع «ست» ، وكانت تسمى «بحيرة السوسن»، وهي طويلة إلى حد يجعلها تحتوى على «متعرجات» ولا بد أنها تمتد إلى مسافة بعيدة شمالا وحنو با على طول الأفق الشرقى . وكان يوجد خلف تلك البحيرة أرض العجب الزاخرة بالقوى الشريرة فى كل جهاتها ، وكان كل شيء فيها حيا ، من ذلك المقعد الذي يجلس فوقه الملك ، إلى السكان الذي كان يقبض عليه بيده ، إلى القارب الذي نزل فيه ، إلى الأبواب التي يمر بها ، ولدلك كان في مقدوره أن يتحدث مع كل هذه الاشياء أو مع أى التي يمر بها ، ولدلك كان في مقدوره أن يتحدث مع كل هذه الاشياء أو مع أى الرب « بجعة لوهنجرن » (كلاشياء الشريرة كان في قدرتها أن تتكلم معه ، مثل قارب « بجعة لوهنجرن » (كلافة عن قصص « نبلونجن » (٢) قارض « عجائب » كاني نجدها في قصص البجعة أو في قصص « نبلونجن » (٢)

<sup>(</sup>١) قارب البجعة للوهنجرن كان سفينة خرافية تجرها بجعات مسحورة وهوالذى حمل البطل الألمانى « لوهنجرن Lohengrin » إلى بحيرة مسحورة دون أن يقوده هو أو يدير دفته .

<sup>(</sup> ٢ ) نباو نجن : هم جنس من المحلوقات خارق للطبيعة مثل الأقزام وكان في حراسته كنز ضخم من الذهب قد استولى عليه البطل « سيجفرد » .

Mibelungen في الحرافات الآلمانية ، وهي تشبه دنيا «مورت د أرثر» (١) Morte (١) التي يقابل فيها ابن السبيل العجائب في كل منعطف .

وكان أوضح طريق في نظر سكان ضفاف النيل لعبور « بحيرة السوسن » أن يركب الإنسان قارب العبور ، وهذا ما يجده الملك المتوفى بين سيقان غاب شاطي ً البحيرة ، وملاحه واقف عند الشُّـكان يدفعه بسرعة ، وكان على الملاح أن يلفت وجهه خلفه عند دفع القارب ولذلك سمى « انظر إلى الخلف » أو « الناظر إلى الخلف » ، وهو لا يتكلم إلا نادرا وإنما يقف صامتا في انتظار راكبه . وماكان أكثر النوسلات والنضرعات اللينة التي يحاول بها الملك المنتظر تملق ذلك الملاح صاحب الوجه الملفوت . فنسمعه وهو يؤكد له تأكيدا قاطعاً يدل على المكر والخداع فيقول له : « إن هذا الملك « بيبي » : هو راعي قطيعك والمشرف على حظيرة ماشيتك » ، ولذلك كان من الضرورى لمصلحة الملاح نفسه أن يعبر به في الحال . وقد يحضر الملك معه إناء سحريا لا يقوى الملاح على مقاومته ، أو يقال للملاح بصفة قاطعة إن الملك طاهر من كل ذنب في السماء والأرض والجزيرة التي هم ذاهبون ليها. أو كان الملك يتفمص شكل القزم المهرج الذي كان يأخذ مكانه بين الراقصين أمام الملك في الدنيا المسرى بذلك عن قلبه أمام العرش العظيم . وكان حتما على الملاح إذن أن يعبر به سريعا إلى قصر « رع » وبلاطه ليسر بذلك إله الشمس . والوَّاقع أن ذلك كله كان من المعلومات العامة الشائعة ، إذ كان الملاح يُخاطب بعد ذلك هكذا : «هذا ما سمعته فى البيوت وما تعلمته فى الطرقات فى اليوم الذى طلب فيه هذا الملك بيبي للحياة » ·

<sup>(</sup>١) «مورت» «دأرثر» Morte D, Arthur «ميرواية خرافية عن الملك «أرثر» ملك بريطانيا وفرسانه أصحاب المائدة المستديرة ألفها السير «مالورى» Sir A. Mallory وبعد ذلك صاغها في قالب شعرى «تنيسون» الشاعر الانجليزى تحت عنوان «أناشيد الملك » Idylls of the King أنه في كل تلك القصص يطلب فيها إلى القارئ أن يتصور عالما خرافيا تسكنه محلوقات خارقة للعادة تجد فيه الحيوان والأشجار، وحتى الجادكان في قدرته أن يتكلم مع الناس.

ونجد كذلك معارضة الملاح للقادم العتيد (المراد به الملك) فيقول له: « من أين أتيت ؟ » وعند ذلك كان حتما مقضيا على الملك أن يقيم الحجة على أنه من أصل ملكى . فاذا اتفق أن كان الملاح عنيدا رغم ما بذل معه من الجهد وأبى أن يرسو بقاربه إلى الشاطى فإن الملك عندئذ يخاطب المجداف الذى فى يده قائلا: « هيا أنت يا من فى قبضة الملاح » فإذا كانت كلماته قوية مستجابة فإن المجداف يأتى بالقارب إلى الملك .

وكان فى مقدور ملاح عصر ما قبل التاريخ منذ أقدم العهود أن يعبر النيل على رمثين من الغاب مربوطين معا باحكام جنبا لجنب كأنهما لفافتا دخان صنخمتين (۱). وقد صورت لنا أسطورة من أقدم الأساطير الخاصة بسياحة إله الشمس كيفية عبوره المياه السهاوية على زوج من تلك الأرماث التى اتخذها إله الشمس لعبوره رغم سذاجتها وبساطتها وصار استعالها من الاعتقادات التي لامناص منها فلم يبق للاعتقاد باتباعها إلا نقل قوة استعالها عن طريق التي لامناص منها فلم يبق للاعتقاد باتباعها إلا نقل قوة استعالها عن طريق التي لامناص منها فلم يبق للاعتقاد باتباعها إلا نقل قوة استعالها عن طريق التي لامناص منها إلى فرعون المتوفى حتى يضمن الأخير لنفسه سياحة ناجحة كالتي قام بها إلى الأفق حتى يصل إلى «رع» كما هيئا «لرع» ليعبر بهما حتى يصل ليعبر بهما إلى الأفق حتى يصل إلى «رع» كما هيئا «لرع» ليعبر بهما حتى يصل إلى الأفق .

ومن الجائز أن تخفق جميع تلك الحيل المتعددة التي تعمل لعبور البحر الشرق. وحينتذ يكون محتما على الملك أن يسلم نفسه إلى الهواء حتى يصعد به

<sup>(</sup>۱) وقد اتفق لمؤلف هذا الكتاب ذات مرة أنه لم يجد قاربا ، مثل فرعون ، ليمبر به النيل في بلاد النوبة فأسرع أحد أهالى القرية المجاورة وأحضر في الحال رمثين من ذلك النوع مصنوعين من الغاب المجفف الذي ينموعلى شاطى النيل ، وعبر بالمؤلف خليجا واسعا إلى جزيرة في النهر بهذا القارب المنذر بالخيطر . وقد كانت هذه أول مرة رأى فيها المؤلف مثل هذه الطريقة لعبور الماء ، وقد كان من الأمور الهامة أن يجد المؤلف أن قاربا لم يسمع بمثله إلا في متون الأهرام فقط التي يرجع عهدها إلى خسة آلاف سنة مضت كان لا يزال باقيا مستعملا كل يوم في هذا النهر القديم في بلاد النوبة النائية . وليس هناك من شك في أن هذا القارب هو الذي يسمى غالبا «الرمثين» في متون الأهرام .

إلى السماء. فيقول متكلم مختف للملك: « جناحاك منشوران مثل الصقر ذي الريش الكثيف، ومثل الباشق الذي يرى مساء يخترق القبة الزرقاء». « أن الطائر يطيروهذا « الملك » بيي يطير بعيداً عنكم أيها الأنام. أنه ليس من أهل الأرض بل هُو من أهل السماء . . . هذا الملك « بيبي » يطير كسحابة في السماء مثل الطائر Masthead . هذا المالك « بيبي » يصل إلى السماء على هيئة صقر ، هذا الملك « بيبي » يصل إلى السماء مثل إله الأفق [ حار أختى ] . وكذلك يراه المتكلم مفلتا من أيدى الناسكما تفلت الأوزة البرية من يد الصَّائد الذي يقبض على سأقيها و تطير إلى السهاء « إن أطراف جناحيه هي أطراف جناحي أوزة عظيمة » . وبتلك الكيفية يطير كأوزة ويرفرف كما يرفرف الجعل » . « ووجهه وجه صقر وجناحاه جناحا أوزة . » ان الملك « وناس » ير فرف بحناحيه كالطائر « زرت Zeręt » ، والهوا، يحمله مرتفعاً به إلى السماء . « إن الملك ، و ناس ، يذهب إلى السماء ! إن الملك و ناس يذهب إلى السماء على الريح » ! « إن سحب السماء قد حملته بعيداً وهي تعظم الملك « وناس » عند « رع ، . « لقد صعد الملك على سحب المطر » . أو كان الكاهن يرى أشياحا غريبة في سحابة دخان البخور التي تتصاعد فوقه فيصيح قائلا: « أنه يصعد على دخان البخور العظيم » ·

وكدلك رأى القوم في أشعة الشمس سلما إليها هو تلك الأشعة المائلة المصوبة نحو الأرض من بعض فتحات في السحاب، وهذا السلم المشع أدلى من السهاء لكى يصعد عليه الملك. وإن الملك « بيبي » قد وضع هذا الشعاع بمثابة سلم تحت قدميه ، وصعد عليه الملك « بيبي » ليصل به إلى أمه وهي الصل الحي على رأس رع » . وكذلك تظهر أشعة الشمس الشاسعة التي تنحدر تجاه الأرض كأنها مصعد قد تخيله أولئك القوم القدامي ، ولذلك يقولون : « إن الملك » « وناس » يصعد على السلم الذي صنعه له والده ، رع » [ إله الشمس ] » . وكان منظر صعود الملك يدعو إلى إعجاب الآلهة ، ولذلك يقولون : « ما أجملها من رؤية وما ألذها من مشاهدة عند ما يصعد هذا الإله ( يقصدون الملك ) من رؤية وما ألذها من مشاهدة عند ما يصعد هذا الإله ( يقصدون الملك ) السماء إذ يحمل هيبته على رأسه ، وبجانبه الفرع منه ، وتعاويذه السحرية إلى السماء إذ يحمل هيبته على رأسه ، وبجانبه الفرع منه ، وتعاويذه السحرية

موضوعة أمامه » . ثم تدعى الناس والآلهة معا بو اسطه تعاويذ قوية التأثير ليرفعوا الملك : « أيها الرجال وأيها الآلهة ضعوا أذرعتكم تحت الملك « بيبي » الرفعوه ، اصعدوا به إلى السهاء كذراعى « شو » ( الجو ) اللتين وضعتا تحت السهاء ، وهو ( أى « شو » ) يرفعها ، إلى السهاء المال المهاء المالكرسي العظيم بين الآلهة » .

غير أنه كان لا يزال محتملا أن أبواب المملكة السماوية قد لا تفتح للقادم العتيد. ومن أجل ذلك نجد تأكيدا مكررا بأن أبواب السماء المزدوجة مفتوحة أمام فرعون: « إن أبواب الأفق المزدوجة مفتوحة ومزاليجها مزاحة ». ونقابل هذا النداء دانما في متون الأهرام. ولا شك أن نفس الوسيلة التي فتحت الباب ، لعلى بابا » والاربعين لصا — كما وردت في كتاب ألف ليلة وليلة — قد فتحت لغيره أبوابا كثيرة في الشرق القديم قبل أن تصير معروفة لنا نحن معشر العالم الغربي عن طريق قصة ألف ليلة وليلة بآلاف من السنين.

وكذلك نرى أنه بالرغم من اقتناع أولئك القوم بوجود الحياة الآخروية، بل بوجود حياة عظيمة قد ملئت بذكرها متون الأهرام، فإن هده المتون نفسها تكثيف لنا عن حالة الخوف من تلك الحياة، ذلك الخوف الذى كان يملأ قلوب سكان ذلك الشرق القديم، كلما تأملوا فى أخطار عالم تلك الآخرة التي لم يكونوا يعرفونها ولم يسبق لهم أن جربوها. فإنه كان يعترض ذلك القادم الملكي مخاوف احتمال عدوان الآلهة عليه أينما ولى وجهه وهو ينظر فى عرض البحر الشرقى، حيث كانت تزدحم بمخيلته آلاف الأخطار والمعارضات التي يكون من شأنها تكدير صفو تلك الصورة الجيلة التي كان يتخيلها فى نعيم الحياة الأخروية، كما نجد فى الشجاعة الجريئة التي يظهرها الملك مسحة قصصية، فإن الملك، وقدصار وحيدا فى السماء، ينهض فجأة فى شكل مارد ها تمل مدعياً السيادة على الآلهة أنفسهم، وبمواجهته المملكة السماوية يخاطب إله الشمس هكذا! « إلى أعرف اسمك، أنى لست جاهلا اسمك، فاسمك هو «غير المحدود»، واسم أعرف اسمك، أنى لست جاهلا اسمك، فاسمك هو «غير المحدود»، واسم أعرف اسمك، أن العظمة، واسم أمك «الرضى» وهى التي تحملك فى كل صباح

وستمنع ولادة «غير المحدود » في الأفق إذا منعت هذا الملك «بيبي » من المجيء إلى المحكان الذي أمنت فيه ». فكان الملك باستعماله قوته السحرية بتلك الكيفية يجعل نفسه ملكا على العالم ويهدد بوقف شروق « ولادة » الشمس نفسها إذا حجز هو عند الباب العظيم لمملكة إله الشمس.

وهكذا يقترب الملك الراحل أخير ا من الشاطئ الشرق « لبحيرة السوسن » . « وهذا الملك يجد المعظمين بسبب « تسليح أفو اههم » (١) جالسين على شاطى تلك البحيرة... وهو مكان مورد الشرب لكل من صار معظها بسبب تسلح فمه . . واكنهم عندئذ يعارضون القادم العتيد (أى الملك) فيجيبهم : « إنى واحد من المبجلين بسبب فمه المسلح ». فيقولون لذلك بيبي: «كيف حدث ذلك وكيف وصلت إلى هذا المكان الأقخم ومن أى مكان؟ » عندئذ يقول قارب الصباح: «إن « بيبي » قد أتى إلى هذا ألمـكان الأفخم من مكان ما لأن رمثى السماء هيئا لأجل « رع » ، وعند ما يفص الملك خبر عبوره الناجح كما قد عبر من قبله « رع » يصيح أهل السموات مهللين بالفرح والسرور . وعندئذ ينزل فرعون معهم ويعيش عيشتهم ويجلس أمام القصر آلذي يحكمون منه . وبعد ذلك يسمع الملك مرة أخرى صوتًا منفردًا يخرج من عالم الأموات معترضًا الملك عند ما ينزل ويمر بالابواب العظيمة للسماء يقوده «حجب» : . هيا ! من أين أتيت. أنت يا ابن أبي؟» فيجيبه صوت آخر : « إنه أتى من عند التا سوع المقدس الذي فى السماء حتى يمكنه أن يشبعهم بالخبز». ثم تعود المعارضة مرة ثانية : « هيا ا من أين أنت آت يا ابن أبي ؟ » . وعندئذ يسمع الجواب « إنه أنَّي من عند التاسوع المقدس الذي على الأرض ليمكنه أن يشبعهم بالخبر ». غير أن ذلك السائل لا يزال غير مقتنع بالجواب : « هيا 1 من أين اتيت أنت يا أبن أبي ؟ » « انه أتى من قارب « زند زندر » . و بعد ذلك يسمع السائل لآخر مرة يسأل : « هيا ! من أين أتيت أنت يا ابن أبي ؟ » « إنه آت من و الذتيه هاتين الرخمتين ذواتى الشعر الطويل والندى المتدلية وهما اللتان يوجدان على جبل وسهسه » ، لقد ضمنا ثدييهما حول فم الملك وبيبي ، غير أنهما لم يفطهاه ولن يفطهاه إلى الأبد». وبعد ذلك ينقطع الصو'ت المعارض ويدخل الفرعون مملكة السماء الأبدية .

<sup>(</sup>١) هذا التعبير الغريب يعنى أفواها مسلحة بتماويد ســحرية جعلت الذين علــكونها يصيرون مبجلين .

## *الفِصّ الله أسْ* المذهب الشمسي والآخرة السماوية

لقد تتبعنا ذلك الراحل الملكى أثناء مروره بالأبو اب السياوية حيث كان ينتظر إعلان قدومه إلى إله الشمس الذى كان لا بد للملك أن يحاوره من الآن فى مملكته. عندذلك يرى حجاب الملك متسابقين لإعلان مقدمه : «إن رسلك يذهبون ، ورسلك المسارعين يعدون ، وحجابك يسرعون فى سيرهم وهم يعلنون برع ، انك قد أتيت ياهذا الملك بيبى » . ثم نسمع رسالتهم عندما يصيحون فيقول «سبهو» : صه ا تفرس أنه يأتى ! «ثم يقول «سبهو» تفرس إن ابن رع يأتى أنحبوب «رع » يأتى . ثم تزدحم الآلهة عند الشاطىء : «لقد وجد هذا يأتى أنحبوب «رع » يأتى . ثم تزدحم الآلهة عند الشاطىء : «لقد وجد هذا الملك بيبي الآلهة واقفين مزملين فى ملابسهم ، وفى أقدامهم نعالهم البيضاء فيخلعون نعالهم البيضاء على الأرض ويلقون بملابسهم بعيدا ويقولون : « إن قلبنا لم يدخله الفرح حتى مجيئك » . ثم تستولى عليهم الرهبة عندما يسمعون نداء الحجاب ويشاهدون الملك يقترب منهم . فيقف «رع » أمام أبو اب الأفق متكنا على صولجانه والآلهة من حوله . وعندئذ ينادى صوت الحاجب : « إن الآلهة على صامتون أمامك . إن تاسوع الآلهة قد وضعوا أيديهم على أفو اههم . »

إننا نحن أبناء الجيل القديم من أهل هذا العصر الحديث نشأنا نعتقد مند صغرنا بوجود بملكة أخرى وراء السهاوات تسكنها كائنات سماوية تعيش فى نعيم مقيم ، فن ألذ الأمور لدينا أن نطلع على أقدم التأملات العقلية للإنسان ، تلك التأملات التي صورت له حياة أخروية كالتي وصفناها ، والواقع أننا نجد في متون الأهرام أقدم صور بقيت لناعن هذه الآخرة السماوية وهي آراء نشأت ونمت منذ خمسة آلاف سنة مضت ولكنها تحملنا على أن نرى فيها الأساس الأصلى الذي نبع منه الاعتقاد بوجود بملكة فيها نعيم مقيم مقرها السماوات ، ذلك الاعتقاد الذي لقنه لنا آباؤنا وأساتذتنا في طفو لننا .

والواقع أن السماء كان لها دائماً التأثير العميق على عقول البشر وأن ذلك الشعور بوجود سر حنى في السماء ذات القبة الزرقاء المكونة أرضها من السحب قد ترك أثره بشكل ما في الآداب القومية ، من العصر الذي وجدت فيه تلك الصور الرهيبة التي نشاهدها في متون الأهرام إلى زمن القصيدة الرائعة التي أبدعها خيال الشاعر الانجليزي «شيلي» وهو يتأمل جمال سحب الصيف.

ولقد وجد قدما. المصريين الذين نمت على أيديهم متون الأهرام أعظم السرور فىتدوينهم تلك الصور ، حيث نراهم يذكرون بتنميق وترديد ذلك النعيم المقيم الذي كان يلقاه ويتمتع به الملك وهو في حماية وصيانة وتكريم في مملكة إله الشمس السماوية ، فكان خيالهم ينتقل بهم من منظر إلى منظر ومن صورة إلى صورة . ولما كان المجال الخيالي فسيحا أمام أمكارهم أمكن لخيالهم الانطلاق فيه دون أن يلقى ما يمانعه أو يعارضه ،كنبات البردىلايجد ما يعوقه عن الظهور بنفسه فوق الأرض. فكان خيالهم بسبب ذلك ينسج نسيجاً معقداً ضم من الألوان ألف لون محيث صار غير قابل للاندماج في وحدة منسجمة متماسكة متجانسة . فنرى الملك مرة معتلياً عرشه في بها. شرقي بماثل لما كان يحدث فى عالم الأرض. ومرة ثانية تجده يهيم فى حقول البردى طالبا للقوت؛ ثمم يظهر في بعض الجهات فو ق مقدمة سفينة الشمس ، وفي مرة أخرى يظهر كانه أحد النجوم الثوابت قائمًا في خدمة إله الشمس، ومع أننا لا نجد أية محاولة تنسجم بها تلك الصور المتناقضة ، فإننا نخرج منها في الجملة بفكرة عامة هي السعادةُ الأبدية لملك يشبه الإله : فهو يضع تواريخه ( سجل أعماله ) بين شعبه وحبه بين الآلهة . « إن الملك يصعد إلى السَّماء بين الآلهة السَّاكنين في السَّماء ويقف على المنصة العظيمة ويستمع ( في جلسة قضائية ) لشئون الناس ( القضائية ) . . . إن . رع ، يمد لك ذراعه على السلم المؤدى إلى السياء ، . وتقول الآلهة : « إن من يعرف مكانه يأتى . ياأيها الواحد الطاهر تربع على عرشك في سفينة ورع، واسبح في السهاء... ليسبح أنت مع النجوم الثوابت... اسبح أنت مع النجوم السيارة ( التي لا تغيب ) . . . عش أنت هذه الحياة اللذيدة التي يحياها رب الأفق . . . . , إن هذا الملك . يعيى ، يذهب إلى (حقل الحياة )

الذي هو مكان ولادة « رع » في السياء . ويجد « قبحت ، مقتربة منه ومعها هذه الأواني الأربع التي تنعش بها قلب الإله الأعظم « رع » في اليوم عندما يستيقظ (أو بالهار عندما يستيقظ) فتنعش بها قلب هذا الملك ، بيبي ، ليحيا وهي تطهره وتنظفه . ويتسلم رزقه مما في شُرْي ( مخزن غلال ) الإله العظيم ، و تكسوه النجوم الثوابت». ثم ينادي الصوت « رع » و « تحوت » ، ( وهما إلها الشمس والقمر ) : « خذا أنتها هذا الملك ، و باس ، معكما ليأكل مما تأكلان ويشرب مما تشربان ويعيش على ما تعيشان عليه ويجلس فيما تجلسان فيه وليصير قويا بما صرتما به قويين ويسبح [ في السماء ] فيما تسبحان فيه . إن خص الملك . و ناس ، مجدول ( مبنى ) من الغاب و بركة الملك « وناس ، موجودة فى ( حقل القرابين ) وقرابينه موجودة بينكم أنتم أيها الآلهة . وماء الملك « وناس ، خمر مثل خمر « رع » . والملك « وناس ، يدور في السماء مثل « رع » و يخترق السماء مثل « تحوت » . ثم يطلب الصوت الغذاء الإلهي للملك : أحضروا لبن ، إزيس ، للملك « تيتي ، وفيضان ، نفتيس ، ، ومنطقة البحيرة وأمواج البحر والحياة والفلاح والعافية والسعادة والخبز والجعة والملابس والطعام ليعيش الملك « تيتي » عليها » · « تأمل ! إن الاثنين اللذين على عرش الإله العظيم « رع ، يطلبان الملك « بيبي ، للحياة والسرور إلى الأبد وهذان الإِثنان هما الفلاح والصحة » . وبهذه الكيفية يجد الملك أن . الحال معه اليوم أحسن بما كانت عليه بالأمس . . ثم نسمع الصوت يناديه : هيا أيها الملك « بيبي » الواحد الطاهر ا إن « رع » يجدك واقفا مع أمك « نوث » [ إلهة السماء ] وهي تقودك على صراط الأفق حيث تستقر في مكان إقامتك هناك. فما أجمل تلك الإقامة مع روحك «كا » أبد الآبدين » .

و تأتى أمامنا قصة انتقال الملك إلى السهاء مرارا و تكرارا في صور مقنعة و تأكيد ملح ، مما يجعلنا نعتقد أن المقصود من ذلك هو أن تصير كلمات تلك العبارات ذات قوة وسلطان نافذين . و تعرض أمامنا في كل حين حياة الملك في السهاء مخمصرة في فقرة واحدة تشتمل على تلبيحات قليلة عاجلة كل منها يشبه شعاع الشمس الذي يبدو لحظة على مر تفعات منظر طبيعي على مدى البصر .

ولذينا من تلك الفقرات معرض عظيم تدافع فيه إحداها الأخرى تدافع الأمواج المتلاحقة تريد الغلبة لنفسها فتكتسح كأنها الطوفان الحقيقة والبحتة والقائلة بوجود الموت حتى تقضى عليها قضاء مبرما ومن الصعب أن ننقل إلى ذهن القارى الحديث والتأثير الذي تتركه تلك الآلاف من الأسطر المنقوشة وهي تمر أمام أعيننا تستخف عبارتها بمناعة حقيقة الموت استخفاف المنتصر الظافر بأعدائه و فخص بالذكر تلك المختصرات الحاصة بحياة الملك السماوية وهي التي نصادفها كثيراونعني بها تلك الفقرات التي نبحثها الآن .

ولان ما تدين تلك الفقرات فى سلطانها هو لمجرد حجمها الذى قد أقيم أمام وجه الموتكأنه السد المنبع، فإننا لايمكننا فهم هذا السلطان إلا إذا قرأيا المجوعة « مرون الأهرام » جميعها .

ولعل أدق قطعة أدبية حفظت لنا فى متون الأهرام هى أنشودة الشمس التى تجد فيها الملك وإله الشمس نفسا واحدة . وهذه الأنشودة تخاطب مصر بأسهاب معددة لها المنافع التى تتمتع بها فى كنف حماية إله الشمس وسيادته . ومن ثم تقدم مصر « لرع » ثروتها ومحصولها . ولما كان فرعون وإله الشمس نفسا واحدة كان فرعون يهب تلك المنافع لمصر ، وهى من جانبها تقدم له نفس العطايا التى تقدمها لإله الشمس . ولهذا السيب نجد أن الأنشودة بأكملها معادة مع ذكر اسم فرعون مكان اسم « رع » أو « حور » حيثها وجدا فى الأنشودة الأصيلة . وبنلك المكيفية كان الملك يستحوذ لنفسه على كل الاحترام وعلى كل القرابين التى كان يتسلمها إله الشمس من مصر .

غير أن خيال الكهنة لم يقف عند هذا الحد، إذ لم يكن كافيا فى نظرهم مساواة الفرعون برع واتحادهما ، بل نرى الفرعون المنتقل الى السماء يصور بصورة مشعة شاسعة الأرجاء تفوق أهمية إله الشمس فى الظلمة الأزلية . لهذا نسمع ذلك الصوت الحنى يناديه : ياوالد الملك « تيتى » ! ياوالد الملك « تيتى » فى الظلمة ! ياوالد الملك « تيتى » إلى فى الظلمة ! ياوالد الملك « تيتى » إلى جانبك حتى يشعل لك النور وليحميك كما حمى « نون » ( المحيط الأزلى ) هذه الإلهات الأربع فى اليوم الذى حمت فيه العرش وهى : « أزيس » و « نفتيس »

و« نيت » و «سير كت» . ويجتاز الملك المتوفى السياء فى شكل نار ملتهمة على أثر صعود الملك ، وناس » على ذراع أشعة الشمس » ؛ كذلك نرى الملك يحتل مكانة سامية واصلة بين الأرض والسياء: «هذه ذراعه اليمنى تحمل السياء فى رضا وهذه ذراعه اليسرى نحمل الأرض فى سرور .

وكذلك نجد خيال القوم يبالغ فى تصور صور ذات قوة كو نية فيصير الملك « نتيجة المطر أى أنه خرج من منبع المام». أو نجده يفوز بسر الآشياء وقوتها وبصفته «مدون كابة الإله الذى يقول ماهو كائن ويسبب خلق مالم يكن ». وقد ولد قبل أن توجد الدنيا أو الموت: «إن أم الملك « بيبي » أصبحت حاملا فيه أنتم ياسكان والسهاء السفلي » ، إن هذا الملك « بيبي » قد ولد من أبيه وآتوم ، قبل أن توجد الناس وقبل أن توجد الناس وقبل أن توجد الألمة ، وقبل أن يوجد الموت . إن هذا الملك و بيبي » يفر من يوم الموت كا فر وست » من يوم الموت . إن هذا الملك و بيبي » يفر من يوم الموت كا فر وست » من يوم الموت . إن هذا الملك و بيبي » يفر من يوم الموت . إن هذا الملك و بيبي » أن المساء السفلي الذين لا يمكنهم أن يمو توا بيد أعدائهم ، إن هذا الملك و بيبي » لن المساء السفلي الذين لا يمكنهم أن يمو تون بيد ملك ، هذا الملك و بيبي » لن يموت بيد ملك و أنتم يامن لا يموتون بأى ميت (١) ، هذا الملك و بيبي » لن يموت بيد ملك و أنتم يامن لا يموتون بأى ميت (١) ، هذا الملك و بيبي » لن يموت بيد ملك و أنتم يامن لا يموتون بأى ميت (١) ، هذا الملك و بيبي » لن يموت بأى ميت ولادة الآلهة حينها كانوا يمولدون في خلال سير الزمان »

على أن حلول الملك فى نفس جسم « رع » واتحادهما فى نفس واحدة يشبه امتزاجه بكل الآلهة كمجموعة . ومن أهم فقرات متون الآهرام الفقرة التى تتلى عند الاحتفال بحرق البخور وما يقوم به هذا البخور باعتباره عاملا مسيطرا .له جاذبية متبادلة تحمل غالبا شذى الملك العطر حينها يصعد البخور العميق من الارض إلى الآلهة ليختلط بشذاهم ولذلك كان يجذبهم ذلك الشذى إليه بتوثيق عرى الروابط الصادقة والاتحاد بينه وبينهم

<sup>(</sup>١) كان الاعتقاد أن الإنسان بعد الموت فى قدرة روحه المادية أن تعود إلى عالم الأحياء وتؤذى الناس.

وتلك الفقرة لها أهميتها لأنها تعتبر تفسيراكهنيا مبكرا جدا لأهمية البخور بصفته رابطة الألفة بين الآلهة . وهذه الفكرة انتقلت إلى أوربا ولا تزال باقية فى بعض فروع الكنائس المسيحية إلى الآن . وها هى الفقرة بنصها :

إن النار تهيأ والنار تضيء .
إن البخور يوضع على النار والبخور يضيء .
وشذاك يأتى للملك «وناس » يأيها البخور .
وشذى الملك «وناس » يأتى إليك يأيها البخور .
وشذاكم يأتى للملك «وناس » أنتم أيها الآلهة .
وشذى الملك «وناس » يأتى إليكم أيها الآلهة .
إن الملك «وناس » معكم يا آلهة .
وأنتم مع الملك «وناس » يأيها الآلهة .
وأنتم تعيشون مع الملك «وناس » يأيها الآلهة .
وأنتم تعيشون مع الملك «وناس » يأيها الآلهة .
وأنتم تعيشون مع الملك «وناس » يأيها الآلهة .

على أن هذه الألفة التى رمز إليها فيما تقدم تتضارب تضاربا بينا مع صورة، مظلمة بغيضة بقيت لنا من عصور ما قبل التاريخ السحيقة فى القدم، وهى الصورة التى نشاهد فيها الفرعون المتوحش ينقض بوحشيته على الآلهة كصياد فى الغابة متعطش للدماء كأنه لا يزال يباشر حياة الصيد فى عصر ما قبل التاريخ، بل إن هذه الصورة قد تعيد إلى أذهاننا ذكرى تلك العادة الوحشية القديمة وهى أكل لحوم البشر، مع أنه ليس لدينا برهان آخر يقوم دليلا على وجود هذه العادة بمصر القديمة و والنص المشار إليه يبتدى "بوصف وصول الملك المخيف إلى السهاء هكذا:

السحب تظلم الدنيا . والنحوم تمطر على الأرض .

والأقواس المجموعة نجوم التترنح. وعظام كلاب جهنم ترتعد . والموانون واجمون. عند ما يرون الملك ، وناس ، يشرق في صورة روح . بصفته إلها يعيش بأكل آبائه . ويتغذى بأكل أمهاته. إن الملك « و ناس ، هو رب الحكمة . وأمه لا تعرف اسمه . إن مجد الملك « و ناس ، مو جو د في السماء . مثل والده آتوم الذي أنجيه . وحينها أنجيه كان « وناس » أقوى منه . إن الملك « وناس » يأكل الرجال ويتغذى بالآلهة . وهو رب الرسل ومرسل رسالاته. وإن « قابض خصل الشعر الأمامية » القاطن في «كهو » هو . الذي يشد و ثاقهم للملك « وناس ». وإن الثعبان « الرأس الفاخرة » هو الذي يحرسهم له ويكبح جماحهم له . وإن الذي على . الصفصاف ، هو الذي يوقعهم في الأحبولة له . و إن «معاقب كل الآثمين » هو الذي يطعنهم للملك « وناس » . وهو ينتزع أحشاءهم له . ويقطعها د شسمو » للملك « وناس » .

ويقطعها «شيسمو » للملك « وناس » .
ويطهو لهجزءًا منها فى قدور المساء (أوكقدور مسائه أى وجبته وقت المساء).
والملك « وناس » هو الذى يلقف سحرهم .
ويلتهم آحادهم الأجلاء (أى أرواحهم).
وتكون كبارهم لوجبته فى الصباح .

ومتوسطو الحجم منهم يكونون لوجبته في المساء. وصفارهم لوجبته فى العشاء . والمستون من الرجال والعجائز من النساء لحرق بخوره . وأما ( الآحاد العظام الذين يوجدون في شمال السماء ) . فهم الذين يوقدون له النار تحت القدور التي تحتويهم . وأرجل أكبرهم سنا ( هي الوقود ) . والساكنون في السماء يختلفون على الملك « وناس » ( في خدمته ) . والقدور مفعمة له بأرجل نسائهم . وقد أحاط بجميع السهاوات [ مقابل الارضين ]. ودار حول القطرين. والملك « وناس ، هو ( الواحد العظيم القوى ) . الذي يهزم ( الآحاد الأقوياء ). وقد استولى على قلوب الآلهة . وأكل الأحمر . وابتلع الآخضر. والملك « وناس » يتغذى من أ عضاء ممتلئة . وإنه شبعان إذ يعيش على قلوبهم وسحرهم وتعاويذهم في جوفه . ورتب الملك . وناس ، لم تسلب منه . فإنه ابتلع علم كل إله . ومدة حياة الملك و وناس ، هي الابدية . وحده هو مالا نهاية في مكانته هذه . وهو الذي يسكن في حدود الأفق أبد الآبدين .

تأمل إن أرواحهم [ الآلهة ] في جوف ، و ناس ، . وآحادهم الاجلاء مع الملك ، و ناس ، .

وعظم نصيبه أكبر من ( نصيب ) الآلهة .

تأمل ا إن روحهم موجودة مع الملك « وناس » .

ويظهر لنا بوضوح تام فى هذه الصورة العجيبة الدافع لوجود عادة أكل لحم الإنسان الممقوتة . فنجد أن الآلهة يصادون وتنصب لهم الشباك ويو ثقون ويذبحون كالماشية المتوحشة لكى يلتهم الملك أجسادهم ، وبخاصة أعضاءهم الداخلية كالقلب الذى هو مقر العقل وذلك اعتقادا منه بأنه يمكنه أن يستولى بذلك لنفه على صفات الآلهة وقواهم . « فتى استولى على قلوب الآلهة فقد ابتلع علم كل الآلهة ، وتعاويذهم تصبح فى جوفه ، . ومن جهة أخرى فإنه لماكانت أعضاء الآلهة التى قد التهمها الملك مشبعة تماما بالطعام فإنه أصبح بذلك غير قابل للجوع لأنه أكل حتى امتلاً تماما .

على أن الذى سبق بيانه يفتح أمامنا باب موضوع قد خصصت له هتون الأهرام مكانا فسيحا ، وأعنى به موضوع توريد الطعام فى بملكة إله الشمس النائمة المعمدة .

ولاجل أن نفسر تقديم الطعام للبتوفى عند قبره ، ذلك الآمر الذى يبدو فى ظاهره عديم الجدوى بعد أن صار المتوفى بمقتضى المذهب الشمسى لا يمكث فى قبره بعد الدفن حتى يصعد إلى السباء ، نقول إن المفروض عند قدماء المصريين أن ذلك الطعام المقدم عند القبركان ينقل إلى المتوفى بطرق شتى متنوعة .

وكان المتعارف أكثر من أى شيء آخر فى هذا الموضوع أن الإقليم السماوى الذى كان يمكث فيه المتوفى هو الذى يمده بكل حاجاته. فكان الملك بحصفته ابن « رع ، ومولودا من آلهة السياء يمثل وهو يرضع منها أو من آلهة أخرى لها علاقة ، برع ، ويخاصة الإلهتين المتقادمتين لمملكتي الجنوب والشمال في عصر ما قبل التاريخ . وهاتان الألهتان تظهر ان بشكل رخمتين لهما شعر طويل وثدى مدلاة . . . وهما تمدان يديهما إلى فم الملك ، بيبي ، ولكمهما لا يفطها له أبداً . ويسمع الصوت من أجل هذا يقول : « إيه يا أم هذا الملك

دبیبی ، . . . أعطى تدیك لهذا الملك دبیبی ، أرضعی منها هذا الملك دبیبی ، و تعیب الآله تا علی هذا قائلة . د یا بنی بیبی یا ملیكی إن تدیبی مدودة لك لترضع منها یا ملیكی ، فعش یا ملیكی ما دمت صغیرا ، .

وهذا الموقف يظهر لنا العاطفة الإنسانية الطبعية الحارة أكثر من أى. موقف آخر في اللاهوت الشمسي.

وعلاوة على هدذا المصدر الغذائى ومصدر التغذى بأجساد الآلهة أنفسهم يوجد مصدر آخر وهو قرابين كل مصر ، كا جاء ذكر ذلك فى أنشودة ، رع ، ، وقد كان من المسلم به أن الدخل السماوى كان ملكا للملك وأنه كفيل بسدكل حاجاته .

وأخيراً كان من أهم المصادر العدة التي يستمد منها المتوفى قوته في مملكة « رع ، إن لم يكن أهمها كالها « شجرة الحياة » الواقعة في الجزيرة السرية وسط «حقُول القربان» ، وهي التيكان الملك يبحث عنها وبصحبته نجم الصباح. ونجم الصباح هذا هو صقر أخضر فاخر وهو إله شمسي، ويعتبر هو والإله « حور دوات » نفسا واحدة ، وله أربعة أوجه مقابلة لصقور الشرق الأربعة ، وكان نجم الصباح بلا شك موحدا معها أيضًا ، فنجده واقفا على مقدمة زورقه السماى الذى يبلغ طوله ٧٠٠ ذراعا وهناك بخاطبه الصوت قائلا: • خذ هذا الملك « بيبي ب معك في حجرة رُورقك . . . وخذ أنت خطافك هذا الحبب إلبك وهو عصاك الني تخترق الترع، وهي التي في طرفيها أشعة الشمس وأسنامها مخالب «مفدت، وبها يقطع الملك « بيبي » ر.وس الأعدا. القاطنين في «حقول القرابين » حينها يكون قد نزل فى البحر . فأحن رأسك يا أيها البحر وأثن ذراعيك ، فإن ابني ، نوت ، ( إلحة الشمس ) هما هذان « بيبي » و « نجم الصباح ». اللذان نزلا فيك لابسين أكاليل الزهر على رأسيهما ومتقلدين تيجان الزهر حول نحريهما ». وقد طلب هنا خضوع البحر لأن كلاً من « بيبي » و « نجم الصباح » كان عاكفا على القيام برسالة كريمة لأجل. أزيس، و «حور». وبعد ذلك تستمر القصة قائلة : « إن هذا الملك « بيي ، قد فتح طريقه مثل صائدي الطبور ، وتبادل التحيات مع أرباب الأرواح ، وذهب إلى الجزيرة العظيمة الواقعة في وسط «حقل القرابين ، الذى تهتيئ فيه الآلهة للبجع التحليق فوقه . والبجع هي النجوم التي لاتفنى ( النجوم الثوابت ) ، وهي التي تعطى هذا الملك ، بيبي » شجرة الحياة التي تعيش منها حتى يتسنى لكما « بيبي ، و « نجم الصباح » في الوقت نفسه أن تعيشا منها » .

ومن الممكن إضافة تفاصيل عدة لهذه الصورة التي تمثل الآخرة السماوية. ولكن الصورة الإجمالية التي رسمناها فيما سبق تدل فى أقل مظاهرها على العناصر الهامة للمعتقدات التي كان يعتنقها قدما. المصريين عن الآخرة الشمسية في عهد الدولة القديمة [حوالي ٣٠٠٠ — ٢٥٠٠ ق م].

وليس لدينا شك في أن عقائد هذا المذهب كانت تؤلف في وقت ما مجموعة معينة ، ليس لها علاقة مباشرة بمجموعة عقائد المذهب الأوزيرى بل كانت المجموعتان فضلا عن هذا تناقض إحداهما الأخرى . وقد بقي لنا بعض البراهين المدالة على عدم تلاؤم هذين المذهبين ، بل إن تلك البراهين تدل أيضا على تعاديهما. فقد قيل عن إله الشمس إنه : « لم يعطه [أى الملك] لأوزير وأنه [أى الملك] لم يمت الموت [ الحقيقي ] وأنه وصل مبجلا إلى الأفق ، . وفيها يأتى أبين من ذلك : «أن «رع ، آتوم «لم يعطك لأوزير ، وأنه [أى أوزير ] لا يحاسب قلبك و لا يملك سلطانا على قلبك » .

ومن الواضح جدا أن «أوزير» كان فى نظر أتباع المذهب الشمسى فى زمن مايمثل مملكة الموت وسلطانها، وهى المملكة التى لم يكن أتباع «رع» ممن يحشرون إليها . فطبقا لهذه الفكرة كان يخاف أن تدخل طائفة «أوزير» إلى الهرم بأجمعها لقصد سيء . فكان من اللازم إذن الآخذ بالمحافظة على الهرم بصفته الرمز العظيم للشمس ، خوفا من حدوث عادية من «أوزير» ، أو من «حور» الأوزيرى أو الآلهة الأخرى الذين هم من عصابة «أوزير» .

ولقد كان من المحتم فى تلك الآونة الشروع فى ايجاد بعض التوفيق بين هذه المعتقدات الشمسية وبين تلك المعتقدات الأوزيرية . وحيما نتعقب سير هذا التوفيق بين المذهبين فيها بعد ، ندرك كيف أن هذا السبيل قد أدى إلى فوز أوزير فى النهاية .

### الفص لالسابغ

### آلهة الطبيعة والمجتمع الإنساني: أوزير

لقد تتبعنا إله الشمس منذ بداية ملكه القديم الذي كان يعد فيه مجرد قوة طبيعية عظيمة الى وقت الانتقال الذي دخل به الى المجتمع الإنساني بصفته ملكا أرضيا مسيطرا على الحياة البشرية، وبذلك صار ميدان نشاطه هو ميدان الشئون البشرية. وقد حدث من جراء سيره في ذلك الميدان بفخار لا يداني وسر ليس في الإمكان اختراق حجبه، أن حياته اليومية لم تترك مجالا لأن يشاركه الإنسان في أي عمل من أعماله أو حركانه. على أننا نجد مجانب ذلك على طبيعية أخرى بدأ الإنسان يسهم فيها ويقوم باعمال الآلهة التي يصعب تحديدها ويوجه قواها الخفية، فتمكن بذلك من القيام بنصيبه في أعمالها الخيرة، وتلك القوة الطبيعية التي أسلمت قيادها الإنسان أكثر من غيرها والتي مكنته من القيام فيها بنوع من المساهمة هي قوة الحياه النبانية.

فقد ذكرنا فيما مرأن استنبات الإنسان للقمح البرى والشعير قد غير مجرى حياه أهل ما قبل الناريخ تغييرا كليا ، إذ انتقل الإنسان بذلك من حياة الصيد والقنص الداعية للتجوال الى حياة الزراعة الداعية للاستقرار والاقامة . وقد ترجع بداية ذلك العهد الى نحو ٨٠٠٠ أو ١٠٠٠ سنة مضت . وقد خلق هذا التحول عالما جديدا ترجع أقدميته إلى العصر الحجرى الأخير .

ولما انتهى الأمر بأن صارت الزراعة تشغل المساحات الشاسعة فى كافة أرجا. الشرق الأدنى، مكونة بذلك أول إقليم زراعى ظهر فى حياة النقدم البشرى المديد، أدى ذلك الى ظهور شعور قوى بحاجة الناس فى كل بقعة إلى الاعتباد فى معايشهم على ثمرات الأرض الخضراء. وهذا الشعور أشأ فى الناس عواطف يمكن مضاهاتها بتلك العواطف التى حدت بآبائنا الى تعيين يوم من أيام الخريف لتقديم الشكر فيه نته على إنعامه عليهم بخيرات الحقول .

وعند ما انتقل الإنسان القديم من معيشة الصيد الى معيشة الزراعة صار شعوره بالاعتباد على قوة استنبات الأرض هو العنصر الناطق فى تعبيره الدين عا يخالجه بشأن النغير البين الذى حدث فى حالة معيشته. فإن الحياة الدائمة التي يراها فى الأرض المشمرة التي تموت ثم تحيا ثانية مرات عديدة لانهاية لها قد مثلت فى شكل إله يموت ثم يحيا وهكذا دائما أبدا.

ولذلك لم يكن هذا الاعتقاد وقفا على ، أوزير ، ، أحب الآلهة المصرية إلى قدما المصريين ، بل تخطاه إلى كثير من الآلهة المحلية فى غرب آسيا ، حيث كان هذا الإله يعرف هناك باسم ، تاموز ، ، أو أدونيس ، ، وقد اعتقد القوم فيها أنها عاشت ثم ماتت ثم بعثت مرة أخرى . ولم ينس قدماء المصريين قط تلك العلاقة العتيقة التي أحدثها هذا الاعتقاد مع آسيا . وهي التي عبر عنها في النهاية في أسطورة ، أوزير ، التي تقص علينا كيف طفا جسد الإله الميت على وجه البحر وسار إلى شاطئ و جبيل ، ، ببلوص ، الواقعة على الشاطئ الفينيق في آسيا ، وقد عاد هذا الإله هناك إلى الحياة مرة أخرى متقمصا جسم شجرة خضراء ، ولذا صار رمز رجوع الحياة التي تنبعث ثانية بعد الموت : شجرة خضراء ، ونشأ عن ذلك الحادث عيد جميل كان يقام في كل سنة تذكرة لتلك المناسبة وذلك برفع شجرة مقتلعة وغرسها في الأرض في محفل عظيم ، وكانت تجمل فتغطى بالأوراق الحضراء عند ارجاعها إلى الحياة على ذلك الوجه المذكور ، وتلك بالأوراق الحضراء عند ارجاعها إلى الحياة على ذلك الوجه المذكور ، وتلك ونزينه بالابتهاج والرقص احتفالا بعودة الربيع .

ومع أن هذا الحادث العظيم — حادث الإهتداء للزراعة عير مدون بالطبع في وثائن تاريخية ، لوقوعه قبل عصر الاهتداء الى الكتابة بعصور طويلة ، فإننا نستطيع بلاريب أن نتعرف فى مذهب ، أوزير ، صدى ذلك التغير العظيم الذى تمخض عن ظهور أقدم الزراع فى الأرض ، وذلك لما تتضمنه العقيدة الأوزيرية من سماع أول صوت ديني يتحدث عن نعمة التمتع بالزراعة ، وان ذلك الإلهام

<sup>(</sup>١) عيد الربيع عند الفرنجة .

الذى ألهمه عقل الإنسان حينها صار متصلا اتصالا و ثيقا بحياة الارض الخضراء ومتعاونا فيها تعاونا فعليا يعد الآن من أقدم الافكار التى خطرت فى الفكر الإنسانى. وقد كان لذلك أثر عميق فى الآراء البشرية عن الحياة فيها بعد الموت؛ فانتقلت تلك الفكرة إلى العقائد الاغريقية حيث صارمن أصول تدشين المتدين الجديد أن تقدم له حزمة من سنابل القمح أو سنبلة منه واحدة. كما نجد صدى هذه الفكرة حتى فى كتاب العهد الجديد: «الحق الحق أقول لكم إن حبة الحنطة التى تقع على الارض إن لم تمت فإنها تبقى وحدها وإن ماتت أتت بشمركشير » [ يوحنا ١٢ — ٢٤].

وقد امتزجت تلك الفكرة عند قدماء المصريين فى النهاية بطائفة من المعتقدات الحاصة بالثواب والعقاب فى الحياة الآخرة، ومن ثم تغيرت الآراء الخلقية المصرية القديمة من أساسها بسبب تلك الفكرة.

على أنه لا بد لنا قبل الانتقال إلى بحث الحلق الأوزيرى أن نسبر غور أهمية موضوع «أوزير » بصفته إله طبيعة ولو إلى حدما ، وبينها لانجد شكا فى كنه الظاهرة الطبيعية التى كان يقوم بتمثيلها كل من « رع » و « آتوم » و « حور » و آلحة الشمس الآخرى فإننا من جهة أخرى نلقى شكا عظيما وجدالا شديدا فى الظاهرة التى كان « أوزير » يقوم بتمثيلها .

إن أوضح بيان عن أصل ، أوزير ، هو حادثة العثور على ذلك الإله المتوفى بوساطة ابنه ، حور » كا جاءت فى متون الأهرام : « أن « حور » يأتى ويتعرف والده فيك ، شابا باسمك ، الماء العذب » . و بمثل ذلك الوضوح نجد الفكرة نفسها بادية فى كلمات ، رعمسيس الرابع ، إذ يقول للإله : « إنك النيل حقا ، عظيم فى الحقول فى باكورة الفصول ، فالآلهة والناس يعيشون بالندى الذى فيك . فني هذين المصدرين القديمين قد وُحد ، أوزير » والماء و بخاصة ماء النيل . ومع أن « أوزير » صار مع الماء ، بل مع ينابيع الماء العظيمة نفسا واحدة فإنه من الواضح ، أن وظيفة خاصة للماء هى الى امتزج بها ، فالماء بوصفه مصدرا فإنه من الواضح ، أن وظيفة خاصة للماء هى الى امتزج بها ، فالماء بوصفه مصدرا على التربة أوزير وهو الذى يسبغ الحياة على التربة . يمن ثم فإن « أوزير » كان يتصل بالتربة أيضا اتصالا وثيقا .

وقد أيد هذا الرأى وأكثر منه ماجاء فى أنشودة من عهد القرن الثانى عشرق. م. إذ أنها لم تقتصر على تأحيد وأوزير، بالتربة بل أحدته هو والارض كلها، فتقول عنه تلك الانشودة: وأما أنت فإن النيل ينبع من عرق يديك وأنك تنفت الهواء الذى فى حلقومك إلى أنوف الناس فوهبت القداسة لما تعيش عليه الناس. وكدلك توجد فى أنفك الشجرة وخضرتها والاعشاب والنباتات والشعير والقمح وشجرة الحياة. وعندما تحفر الترع ... وتبنى البيوت والمعابد، وعند ما تنقل الآثار وتزرع الحقول، وعندما تنحت المقابر ومن اراتها فإنها ترتكز عليك كلها وأنت الذى تصنعها فهى على ظهرك رغم أنها أكثر من أن تدون، وظهرك لا يوجد عليه مكان خلو لانها جميعها موضوعة فوقه ...». تدون، وظهرك لا يوجد عليه مكان خلو الأنها جميعها موضوعة فوقه ...». المنتجة للخضره.

ولذلك فان الاشارات إلى أوزير المعروفة لنا تقرنه بحياة النبات أو توحده معها. ولعلنا نذكر أن المسرحية المنفية (التي يرجع عهدها الى بداية والاتحاد الثانى، حينها كانت قيادة الامة في عاصمتها ومنف ،) أطلقت على تلك البلدة اسم « مخزن غلال الإله ، ومن أجل ذلك أدخل رجال الفكر في و منف ، الى و أوزير » في مسرحيتهم المقدسة توضيحا للسبب الذي من أجله صارت ومنف ، و مخزن غلال الإله ، ولما كان القوم لا يزالون متجهين بتفكيرهم الى صفات وأوزير ، الطبيعية فإنهم يقولون إن إطلاق هذا الاسم على و منف ، نشأ من أن وأوزير ، أغرق في مياهه عند منف ، وبذلك صارت و مخزن غلال الإله ، .

ثم أن الآرا. الواردة في منون الأهرام المبكرة التي تعتبر أقدم من تلك المسرحية تمثل . أوزير » مرتبطا ارتباط وثيقا بالحياة النباتية .

ويؤحد , أوزير ، أيضا فى أقدم نسخة من كناب الموتى مع الحنطة ، إذ يقول المترفى معبرا عن نفسه : , إنى أوزير ، وإنى أعيش كحبة (١)حنطة وأنمو كبة حنطة . . . وإنى شعير » .

<sup>(</sup>١) الحبة هنا تمثل إله الحب (نبر) والفقرة مقتبسة من متون توابيت الدولة الوسطى -

ويجب أن نقرن بهذه الأقوال المبكرة تلك الصور المتكررة التى تمثل القمح نابتا من جسد «أوزير » الراقد فوق الأرض ، كما تمثل شجرة نابتة من قبره أو تابوته ، أو تجعل تماثيل الإله المصورة على هيئة مومية فى قالب مكون من الدشيشة والتراب مدفونة مع المتوفى أو موضوعة فى حقل القمح ليضمن به الزارع محصولا موفورا من أرضه .

وعلى ذلك فقد صار واضحا فى اقدم المصادر التاريخية التى عرفت للآن أن «أوزير، والمياه (وبخاصة فى الفيضان) والتربة والنبات كانت جميعا نفسا واحدة. وتبدو لنا تلك نتيجة للاتجاه المصرى إلى التفكير بالصور الواقعية.

فهذا الإله فى التفكير المصرى القديم كان من غير شك عنصر الحياة الذى لايفنى أبدا أينها كان ، وكثيرا ما نرى له صورا تظهره حتى فى حالة الموت محتفظا بالقوة التناسلية . فحياة الارض التى تموت ثم تحيا ، والتى تتصل أحيانا بالمياه التى تمنحها الحياة وأحيانا أخرى بالتربة الحصبة ، والتى تظهر فى النبات نفسه ، كل أولئك وأوزير شىء واحد .

ولماكان النيل مثل النبات الذي يسقيه وينمبه يعلو وينخفض في كل سنة فقد كان من السهل تصور «أوزير» ممثلا في النيل، الذي يعد أهم ظاهرة في الأقليم المصرى، أكثر من تصوره في أي شكل آخر غيره (۱). والواقع أن النيل لم يكن في نظر القوم سوى المنبع الظاهر والرمز لهذه الخصوبة التي كانبيم عملها «أوزير».

ثم إن وظائف « أوزير » بحكم طبيعتها قد أدمجته منذ القدم في دائرة الشئون البشرية مما جعله يتصف سريعا بالصفات البشرية والاجتماعية . ولهذا فإن هذا

<sup>(</sup>١) وأن الدايل الذي جاء متأخرا على لسان المؤلفين من الإغريق والرومان يؤيد على وجه عام النتيجة التي ذكرناها هتا ، وليس لهذا الدليل المتأخر سوى أهمية ثانوية عندما يقرن بالمصادر القديمة التي ذكرناها فياسبق . وأهم الفقرات التي وردت في المصادر الإغريقية الرومانية نجدها في كتاب «فريزر» ,345 - 340 Adonis, Attis, Osiris, P. 330 - 345 الموضوع في كتاب «فريزر» ينقصها التوسع في معرفة المصادر المصرية القديمة وبخاصة متون الأهرام .

الإله الذي كان من شأنه أن يموت ثم يحيا وهكذا دواليك، والذي ظهر بأنه عرضة لمصير البشر من الموت وغيره، قد كان لا محالة ينبوعا صالحا لا ينضب لوضع الأساطير والحرافات ـ وتأليفها . فكان مثل ه أوزير ، كمثل اله الشمس ، قد صار ملكا من ملوك مصر الاقدمين بعد أن ظهر الملاك فوق الارض . وكان في العادة يسمى ، وارث جب ، إله الارض ، « الذي أعطاه قيادة البلاد لفائدتها ، ووضع في قبضته هذه الارض وماءها وهواءها وخضرتها وكل ماشيتها ، وكل ما يطير وكل ما يرفرف فوقها وحشراتها وحيوانات الصيد في صحاريها ، فصار كل ذلك مملوكا شرعا لابن « نوت (۱) ه [أيأوزير] » . ولك الكيفية بدأ ه أوزير » حكمه الصالح بصفته ملكا على مصر ، « وكانت البلاد راضية بذلك عند ما أشرق على عرش والده ، مثل « رع » حيبا يطلع في البلاد راضية بذلك عند ما أشرق على عرش والده ، مثل « رع » حيبا يطلع في الافق » . ولكن بعد أن س زمن طويل على « أوزير » وهو ملك على مصر الخوك المحصر ملك على وجه خاص في الإشراف على استنبات الارض (كما تؤكد ذلك الأدلة السالمة ) . ثم دخل بعد ذلك بالتدريج إلى الميدان السياسي أيضا . فتقول عنه نفس الانشودة السالفة الذكر : « إنه هزم أعداء و وذبح مناهضيه فتقول عنه نفس الانشودة السالفة الذكر : « إنه هزم أعداء و وذبح مناهضيه

بساعد قوى ، و جعل خو فه يدب بين خصومه ومد تخوم بلاده »
ويبرز لنا بوجه خاص « أوزير » مصبوغا بصبغة إنسانية في العلاقات
الأسرية التي نجدها مذكورة في الأسطورة التي نسجت حوله ، فنجد « إزيس »
أخته وزوجه في آن واحد قد وقفت إلى جانبه في ولاء لتصد عنه أعداءه ،
« وحافظت عليه « بأن طردت أعداءه وصدت عنه [ الخطر ] » . ومع ذلك فإن أعداءه استدرجوه إلى الموت بالحيلة إن لم يكن جهارا حتى تغلبوا في المهاية عليه كما قص ذلك المؤرخ « بلوتارخ » ، ولو أنه لا توجد لدينا أية وثيقة في المسادر المصرية القديمة عن قصة الصندوق التي رواها « بلوتارخ » . ذكر فيها أن خصرم ، أوزير » المنآمرين عليه قد أغروه حتى دخل في الصندوق ثم أغلقوه عليه حتى مات بداخله . وكان رأس أعداء « أوزير » الطيب ، أخاه « ست » الذي كان مع ذلك يخاف الماك الطيب .

<sup>(</sup>١) « نوت » إلهة السماء كانت أم « أوزير » .

وقد نصت متون الأهرام التي تعد من أقدم المصادر القديمة على قتله ، فإنها قالت : وصرعه أخوه وست ، على الأرض في و نديت ، ، أو تقول : وطرحه أخوه وست ، على جنبه على الشاطئ الأقصى لأرض جحستى » .

ولكننا من جهة أخرى تجد أن المسرحية المنفية التي تعد أقدم ماوصل إلينا من المصادر القديمة لدرجة أنها أقدم من عصر الأهرام تقول: إن « أوزير » أغرق في مائه الجديد [أي ماء الفيضان]»

وعندما وصلت الآخبار إلى « إزيس ، التعسة عن مقتل أخيها هامت على وجهها فى حزن شديد باحثة عن جثة سيدها : « باحثة عنه بلاكلل ، فسارت فى أنحاء هذه الأرض محزونة غيرهادئة البال إلى أن عثرت عليه »

وزيادة على ما ذكر فإن أقدم ما وصل إلينا من الأدب المصرى القديم مفعم بالإشارات عن تلك الزوجة المخلصة التي كانت لا تزال تواصل البحث عن زوجها القنيل: «لقد أتيت باحثة عن أخيك، أوزير، بعد أن هزمه أخوه «ست» •

أما قصة «بلو تارخ» فإنها تجعل « إزيس » تو اصل السير في محتماحتى عرض البحر الأبيض المتوسط الى أن تصل الى « جبيل» ( ببلوص )، وهو المسكان الذي حملت إليه المياه جثة «أوزير» كما مرذكره . غير أن متون الأهرام تشير إلى أن «أوزير» وجد أخيراً فوق شاطىء « نديت ، وهو المسكان الذي ذبح فيه «أوزير » بيد «ست» ، ويحوز أن «نديت » كان في الأصل إسما قديما لإقليم « ببلوص » ، وإن كان موقع « نديت » المذكورة قد حدد فيما بعد في « العرابة المدفونة » صر ، ولذلك كان أحد فصول رواية «أوزير » يمثل على شاطىء « نديت » القريبة من « العرابة المدفونة » بمصر

إما الإلهة «نفتيس » فكانت غالبا ترافق أختها « إزيس « في هذا البحث . الطويل عن جثة «أوزير » ، وكانت كل منهما ممثلة في شكل طائر : « إن « إزيس » تأتى «ونفتيس » تأتى إحداهما على اليمين والأخرى على الشمال ... وقد وجدتا «أوزير » كما صرعه أخوه « ست » على الأرض في « نديت » ، وعندما رأتاه قالت « نفتيس » : « لقد وجدته صريعاً على جنبه على الشاطىء . . يا أخى لقد

بحثت عنك . . . إبكى أخاك يا . إزيس ، ! إبكى أخاك يا . نفتيس ، ! إبكى أخاك ، . ومن ثم صار عويل . إزيس » و . نفتيس » على أخيهما « أوزير ، أقدس تعبير معروف عن الحزن لدى قلب المصرى القديم . وقد تقلب ذلك العويل فى صور متنوعة شتى حتى ظهر أخيرا فى الأساطير الأوزيرية الأوربية فيما بعد ذلك العهد الذى نحن بصدده الآن بنحو ثلائة آلاف سنة .

و بعد ذلك قامت الآختان بتحنيط جثمان أخيهما حفظا له من الفناء . وبعد أن وضعتاه في قبره نبتت به شجرة جميز ثم أحاطت بحسد ذلك الإله المنوفي . والجميزة المذكورة هي مثل شجرة «الآريكا» الني ورد ذكر ها في قصة « بلوتارح » ، وتلك الشجرة المقدسة تمثل الرمن الظاهر لحياة «أوزير » الخالدة التي لاتفني . • وقد كانت في أقدم المصادر القديمة مقدسة أيضاً وكانت تخاطب كأنها إلهة .

وهكذا كانت قصة حياة « أوزير » وموته . على أن حياته التي كانت تمثل لنا دورة من الظواهر الطبيعية لم تسكن تقف طبعاً عند ذلك الحد ، فإنها استمرت في بعثه من جديد كما استمرت أيضا في قصة أخرى أضيفت فيها بعد مأحوذة عن اللاهوت الشمسي وهذه هي قصة «حور» بن « أوزير ، المذكور والنزاع الشمسي الذي قام بين «حور » و «ست » مع أن هذا النزاع لم يكن «أوزيريا » في الأصل .

وكذلك نلاحظ أن القوة الحيوية عند ، أوزير ، لم تنقطع أبداً حتى فى حالة الموت ، إذ أن ، إزيس ، المخلصة قد اقتربت من سيدها المتوفى ثم احتضنه ، وأسدلت عليه بريشها فيئا و بجناحيها نسيها . . . وبذلك بعثت الحياه ثانية في أعضاء صاحب القلب الساكن المتعبة فوضع فيها نطقته ، وبذلك أنجبت منه وريثا له ، ثم ربت هذا الطفل في مكان منعزل لم يعرف بعد موضعه ، وعندما الشهد ساعده قدمته أمام القاعة العظيمة في عين شمس ، .

وقد كان خيال عامة الشعب مغرماً بتأمل صورة الأم التي أخفت نفستها في مستنقعات الدلتا التي قامت فيها بتربية « حور » الشاب ، حتى إذا « ما اشتد ساعده » صار قادراً على الانتقام من قاتل أبيه . وفي خلال تلك المدة التي ولد

وتربى فيها «حور» لم يقعد «ست، مكتوف اليدين طبعاً ، فقد لقى ذلك الطفل «حور» على يده كثيراً من المخاطرات والمآزق ، وقد حفظت لنا من هذه الحوادث نتف صغيرة جداً لايمكن تأليف قصة متصلة منها . ولكن حتى بعد بلوغ ذلك الصبى أشده وارتفاع قامته ثمانية أذرع ( نحو ١٤ قدما ) اضطر مع ذلك لصنع صندوق صغير طوله نحو نصف ذراع يكون مخبأ له يتقى بالاختفاء فيه شرور «ست » وعاديته . وعندما بلغ ذلك الإله الشاب سن الرجولة وصار في مكنته مدافعة الاخطار خرج من مكنه الذي كان فيه بالدلتا » وأتى مطهراً ليتمكن من الانتقام لابيه .

وكذلك كان موضوع بر «حور» بوالده محببا إلى عامة الشعب، يسرح خيالهم ويجول مهتدًا بحادث تصدى «حور» لمحاربة أعداء أبيه والانتقام له من «ست». وقد اشتد وطيس الموقعة التى نشبت بين «حور» و «ست» (وهى كما ذكرنا فيها مر، مأخوذة عن المذهب الشمسى) حتى أن ذلك الإله الشاب فقد عينه بيد «ست» عدوه وعدو أبيه، ثم غلب «ست» على أمره، واسترد الإله «تحوت» أخيراً عين «حور» المفقودة بأن تفل ذلك الإله الحكيم على الجرح فصحت وشفيت. وتلك الطريقة التى سلكها الإله «تحوت» النشاء العين هى بطبيعة الحال نوع من القطبيب الشعبي، تردد ذكره فى تلك الاسطورة فذال شهرة وذيوعا ثم تحول إلى آسيا حتى لقد يلوح لنا أن استعماله ظهر مرة أخرى فى كتاب العهد الجديد عند ذكر الحادث الذى يصور لنا المسيح مستعملا تلك الطريقة نفسها لإبراء الأعمى، وفى ذلك بلا شك إذعان المادة منتشرة بين العامة فى مثل تلك الحالة .

مم إننا بعد ذلك نجد « حور ، قد أخذ يبحث عن والده القتيل عابرا البحر في سبيل البحث عنه حتى يرفعه من بين الموتى ويقدم له عينه المصابة التي ضحى بها من أجله . وهذا العمل الذي يدل على البر بالوالد كما جاء مذكوراً في متون الأهرام ضاعف تقديس « عين حور ، التي كانت مقدسة من قبل في التقاليد وفي الشعائر المصرية القديمة حتى صارت رمزاً لكل تضحية ، ولذلك صارت

كل هبة أو قربة يصح أن تسمى عين حور ، وخاصة إذا قدمت باسم القربان للمتوفى . وإذا استثنينا ، الجعل المقدس ، فإن , العين المقدسة ، كانت تعتبر أعظم رمز منتشر نال احتراما عظيما فى الديانة المصرية القديمة ، ولذلك نرى عشرات الآلاف من الآعين المصنوعة من الفخار المطلى ذات اللون الآزرق أو الأخضر وغيرها بما صنع من الأحجار النفيسة الغالية ، ولقد ملت بتلك الآعين متاحفنا ، هذا فضلا عما كان يحضره آلاف السياح معهم إلى بلادنا ، وما كانت تلك الأعين في الواقع إلا تذكارات ورموزاً لتلك القصة القديمة التي تحدثنا عن وحور ، وبره بوالده ،

ولدينا فصل فى متون الأهرام يحذ ثنا عن جميع ما جاء فى قصة بعث ذلك الإله القتيل، نجد فيه حادث بعث وأوزير ، مرددا مرارا و تكرارا . وذلك لأن معارضة الإنسان للموت قد عبرعنها بإلحاح بترديد ذكر تلك الحقيقة القاطعة القائلة ببعث وأوزير ، فنرى فى تلك المتون أن القبر فتح له: ولقد أحرج لأجلك اللبن (۱) من القبر العظيم ، بعد ذلك يستيقظ وأوزير ، ويفيق الإله المتعب من رقدته ، ويقف الإله منتصبا ويتمالك جسمه . وقف إنك لن تفنى ، إنك لن تفنى ،

غير أن حقد «ست» على «أوزير» لم ينته بعد هزيمته النكراء على يد «حور»، وحتى بعد إحياء «أوزير»؛ بل إنه دخل إلى محكمة الآلهة فى «عين شمس»، وأودع لدى هؤلاء الآلهة اتهامات باطلة ضد «أوزير»، وليس لدينا بيان واضح عن تلك الخصومة أوعن نوع تلك الاتهامات التى اختلقت ضده، الا أن «ست» قد اتخذ منها وسيلة للاستيلاء على عرش مصر . ولا بد أنه كانت توجد ولو رواية واحدة تدل على أن المحاكمة كان موضوعها جريمة قتل «ست» لاخيه «أوزير»، ولكن «أوزير» فاز فى النهاية بالحكم لصالحه وأعيد عرشه إليه، ذلك العرش الذى كان ادعاه «ست» بالباطل .

<sup>(</sup>١) لا يزال وضع لبنة تحت رأس المتوفى عادة متبعة عند المصريين الحاليين في الوجه البحرى . ( المعرب ) .

وكان الحسكم الذي صدر لصالح ، أوزير ، في قالب يعبر عنه في الحقيقة بكلمة ، صادق ، أو ، حق ، أو ، عدل ، أو ، صوت الحق ، ... ولا بد أن ذلك التعبير كان اصطلاحا رسميا مستعملا بمعني يضاهي في الغالب كلمة ، منتصر ، أو ، نصر ، ، وذلك المعني يحمل في ثناياه المعنى الأصيل لكلمة ، فائز ، أو ، فوز ، عند استعمالهما في معنيهما الخلق والمادي . وتدل الخصومة بين ،أوزير ، و «ست ، بعد تطورها على أنها قد اكتسبت معنى خلقيا في تلك المناسبة إن لم يكن لها ذلك في بادى الأمر . على أنه ستأتى هنا الفرصة الكافية فيما بعد لاستقراء وملاحظة في بادى التطور الخلق الذي حمله في ثناياه انتشار تلك الواقعة وذيوعها في أسطورة ، أوزير » .

ومع أن «أوزير » تسلم فى النهاية زمام مملكته بعد بعثه من الموت وانتصاره على أعدائه بعد المحاكمة ، فإنه بالرغم من كل ما ذكر لم يكن فى الواقع من أهل علىكة الاحياء ، بل كان ملكة هو العالم السفلى المظلم الواقع تحت الارض ، وكان لا بدله من النزول إليه فوراً .

وتقول المسرحية المنفية إنه بعد أن مات « دخل الأبواب السرية في بهاء أرباب الأبدية ، مقتفيا أثر ذلك الذي يشرق في الأفق بل أثر « رع » في العرش العظيم ، [يعني منف] ... وهكذا حضر « أوزير » إلى الأرض « في قصر الملك ، بالجهة البحرية من تلك الأرض التي وصل إليها ( منف ) ، وطلع ابنه « حور » كالفجر ملكا على الوجه القبلي ، وطلع ملكا على الوجه البحري ، بين ذراعي والده وأوزير ، أوزير » خليفته على دنيا الأحياء . وأما ماكان تحت حكم ،أوزير » فهو مملكة الأموات السفلية . وقد نال ،أوزير ، مكانته العظيمة السامية في الديانة المصرية القديمة باعتباره بوجه خاص صديق الأموات وحاميهم .

<sup>(</sup>١) ولقداستمر «ست » الحقود يؤكد ادعاءه للعرش ضد «حور » الفتى . وتقص علينا ورقة بردية عثر عليها حديثا ونشرها الدكتور «ألن جاردنر» فى سنة ١٩٣١ فى شكل قصة عامية ، الأدوار التى مرت بها هذه القصة :

The Library of A. Chester Beatty; Description of a Hieratic Papyrus with a Mythological Story etc. by Alan H. Gardiner, London, The Oxford University Press, 1931.

# الفصيل لثامن

نور الشمس و الخضرة المتزاج ، رع، مع ، أوزير ، وظفر ، أوزير »

. إن الذي تزرعه بنفسك لايحيي إلا ليموت.

(ياجاهل إن ما تزرعه أنت لايحيي إلا إذا مات)

ليست هذه المكلمات التي فاه بها القديس بولص إلا تلميحاً لما تركته الدورة السنوية في الحياة النباتية ( التي من شأنها الموت ثم الحياة ) من التأثير العميق في عقول الأقدمين.

ونحن نذكر أن الاساطير الآغريقية كانت مفعمة بمثل تلك الافكار . كذلك كانت دنيا البحر الابيض المنوسط فى كل مكان متحفّزة لاعتناق الآراء والشرقية التى من هذا النوع ، فكان تأثيرها من أجل ذلك ظاهراً فى الإنجيل . وإن أقدم مظهر لنأثير الخضرة فى آراء الاقدمين التى لها علاقة بشأن الموت نراه بحالة واضحة فى ذلك الانتصار الباهر الذى أحرزته تلك والعقائد الأوزيرية ، على ماسبقها من العقائد الخاصة بالحياة فى الآخرة . وليست وصلاة عيد الفصح ، الحالية حامياً الله المحقائد الإاحدث المظاهر الباقية لنلك القوة الملحة التى نشأت عن أثير للطبيعة فى روح الإنسان .

وقد ذكر نا من قبل أن كل المعتقدات الشمسية والأوزيرية قد أندمج بعضها ببعض منذ عصر مبكر . ومع أنه يمكن تمييز نواة كل مجموعة من أساطير كل عقيدة بسهولة ، فإننا من جهة أخرى نجد أن اندماج الآراء الشمسية بالآراء الأوزيرية عن الحياة الآخرة قد ترك لنا مشكلة صعبة الحل جداً إذا نحن حاولنا فصلها من ذلك الاندماج لتتميز كل عقيدة منها عن الآخرى .

وذلك أن كلا من نور الشمس والحضرة كانا مندمجين في الديانة المصرية القديمة بعضها ببعض بحالة لا يمكن معها فصلهما من ذلك الاندماج، مثلهما في ذلك كثلهما في الطبيعة لا يمكن فصلهما من ذلك الامتراج. ولهذا كانت توجد بحموعة معتقدات خاصة بالحياة الآخرة يمكن تسميتها « معتقدات شمسية » وبحموعة أخرى خاصة بالحياة الآخرة أيضاً تسمى بلانزاع «معتقدات أوزيرية»، غيرأن هذين المذهبين قد اندمج بعضهما ببعض حتى صار لدينا مناطق محايدة عن ذلك الاندماج لا يمكننا اعتمارها لو احدة منهما خاصة دون الآخرى. ومع ذلك يمكن تمييز المذهبين، من الأنظمة الخاصة بكل منهما، بسهولة أكثر.

فهن الواضح أن المذهب الشمسى كان لاهوت الدولة تحيط به أبه الملك ونفوذه، على حين أننا نواجه فى مذهب أوزير ديانة الشعب التى اجتذبت إليها كل فرد متدين.

ومن المحتمل أن الناريخ القديم لتتابع هذين المذهبين كان كا يأتى : كان المصريون فى عهد ماقبل الناريخ يعتقدون اعتقاداً ساذجا بوجود عالم سفلى الأموات مآل كل الناس إليه حتما . وخُص الملوك بآخرة سماوية جليلة خصوا بها فى أول الأمر ثم شملت فيما بعد جميع عظهاء القوم وأشرافهم — وقد تكلمنا عنها فيما سبق — ثم انتهى أمرها أخيراً بأن صارت عالما شمسيا لهؤلاء الموتى .

ولما حل نفوذ ، أوزير ، الذي كان آخذاً في الازدياد محل الآلهة الجنازيين الذين كانوا أقدم منه صار هو بذلك رب العالم السفلي .

وكان من نتائج ذلك أن أخد « أوزير » وعالمه السفلي يناهضان الآخرة الشمسية السماوية في سلطامها . وندرك في ظهور هذين المذهبين جنبا لجنب الكفاح الطويل الذي قام بين دين حكومي ودين شعبي لأول مرة في تاريخ العالم البشري .

والآن يجب علينا أن نبتدئ بتحديد أصل معتقد وأوزير، عن الحياة الآخرة مقدر مانستطيع، ثم نقتني بعد ذلك أثر سير الكفاح الذي لايزال حتى الآن غير محدد بينه وبين ذلك اللاهوت السهاوي العظيم الخاص بعقيدة الملك المتوفى فجد الضميد

وهى التى فحصناها فيما سبق. وربما كان أعظم شى ه في حياة سكان وادى النيل الأقدمين يكسبهم تقديرنا الحاص هو أن المذهب الأوزيرى قد علق فى الحال بعد وه بخيال الشعب ثم انتشر بين طبقاته ، وبذلك أخذ يناهض المذهب الشمسي الذي كان يعتنقه رجال البلاط الملكى وكهنة الحكومة . ويتضح ذلك بوجه خاص فيما يتعلق بعقائد الحياة الآخرة التى ندرك من أدوار تطورها صبغ الديانة المصرية القديمة بالتدريج بالصبغة ، الأوزيرية ، ، وبوجه خاص فى التعاليم الشمسية عن الحياة الآخرة .

على أنه لا يوجد فى أسطورة « أوزير » ولا فى أخلاقه و لا فى المتأخر من تاريخه ما يشعر بوجود حياة أخروية سماوية . بل إننا نذكر أنه لا يزال يوجد بعض نصوص واضحة لا يتطرق إليها الشك ترجع إلى عصوركان فيها « أوزير » يعتبر عدو الموتى الذين يعتنقون المذهب السماوى الشمسى ، وهذه النصوص لا يزال فى مقدورنا تعرفها بين متول الأهرام وهى تشتمل على تعاويذ كان الغرض منها منع « أوزير » وأقاربه من دخول الهرم — وهو قبر شمسى — الغرض منها منع « أوزير » وأقاربه من دخول الهرم — وهو قبر شمسى — بقصد سى « . وفيا قبل التاريخ كان مذهب « أوزير » (الذي كان فى وقت مامذهبا بقصد ألى الدلتا ) يحمل فى ثناياه عقائد تقول بأن الحياة الآخرة محقو ته يخشى شرها كما كانت فى الوقت نفسه معادية للعقائد السماوية الحاصة بعالم الحياة الآخرة وما فيها من نعيم .

ولما هاجر ، أوزير » من الدلتا إلى ، أبيدوس » تصور القوم أن ملكه يقع في الغرب أو تحت الأفق الغربي ، ومن ثم أخذ « أوزير » مكانه في العالم السفلي وأصبح ملكا على عالم الأموات تحت الأرض ؛ وتلاحظ تلك الظاهرة حتى في متون الأهرام ، وبلغ «أوزير ، قة فوزه بصفته رب مملكة الأموات السفلية ولما لم يكن في أسطورة « أوزير » ووظائفه ما يحمله ير تفع إلى السماء فإننا كذلك نجدان أبسط صيغ متون الآهرام لا تقول برفعه إلى عالم السماء . وتشتمل قصة المصير « الأوزير » على صور متنوعة كالتي نجدها في اللاهوت الشمسي، ولكن الخضرة التي كان يمثلها «أوزير » تستمر بعد موتها ، ولذلك كان من المحتم أوزير » من بين الموتى أيضاً . وكانت قيامته تعد فوزا على الموت

وقوة لا يعدلها شيء في العقائد الجنازية المصرية القديمة . وكان من نتيجة ذلك أن الملك و «أوزير » قد أُحدا ، ولذلك كان الملك المتوفى يفعل كل ماكان يشعله «أوزير »؛ فكَان يتسلم قلبه وأعضاءه كما فعل ذلك «أوزير »، أو كان يتحول إلى «أوزير » نفسه . وكان ذلك أحب معتقدات القوم في المذهب الأوزيرى ، أى أن يتحول الملك إلى «أوزير » ويقوم من الموت ثانية كما قام «أوزير » نفسه من الموت .

ويبدأ تأحيد الملك بأوزير عند ولادة الملك، وقد جاء وصف ذلك في متون الأهرام مشتملا على كل العجائب والمعجزات الخاصة بالمولد الإلهي. ولم يقتصر الحال على تقمص الملك شكل و أوزير » فحسب بل إنه أحد معه تأحيداً تاما، وذلك مانجده مدونا عن تلك العقيدة في متون الأهرام. ولذلك نرى و أوزير » نفسه تستحلفه الملوك على اختلاف أسمائها: «إن جسمك هو جسم هذا الملك و وناس »، و حلك هو لحم هذا الملك و وناس »، و عظامك هي عظام هذا الملك « وناس »، و عظامك و وناس » يعيش الملك « وناس » وعظامك و وناس » يعيش الملك « وناس » وعلى هذا الفرض يتسلم وكما أنه لا يموت فإن هذا الملك « وناس » لا يفنى ». و على هذا الفرض يتسلم الملك المتوفى عرش « أوزير » و يصير مثله ملك الموت : « هيا أيها الملك الملك المتوفى عرش « أوزير » و يصير مثله ملك الموت : « هيا أيها الملك والدك « أوزير » ا إنه أعطاك عرشه وأنت تحكم أولئك الذين في الأماكن الخفية (أى الموتى) إنك تقود الصالحين منهم و يتبعك كل الأجاب » .

ولقد كان أسمى نفع نتج عن تأحيد الملك و «أوزير » أنه ضمن للفرعون المتوفى الحدمات الطبة التى كان يقوم بتقديمها ، حور » الذى يتمثل فيه البر البنوى لوالده «أوزير» فقد صارت كل الرعاية الصالحة التى كان قد نالها «أوزير» يوما ما على يد ابنه «حور» من نصيب الملك المتوفى أيضا ، وفى متون الأهرام محوعة طويلة من الصيغ تشرح لنا تلك المناضلة التى قام بها «حور» ذلك الابن الشجاع لنصرة والده الملك المتوفى بصفته ، أوزير » ، ولكننا لا نكاد نجد في كل ذلك أثراً للمصير السهاوى ولا إشارة إلى ذلك المكان الذى حدث فيه ذلك النضال العنف .

ومع أنه من الواضح أن كهنة عين شمس هم الذين صبغوا بادئ الأمر العقائد الجنازية بصبغة شمسية وسماوية ، برغم أنهاكانت فى أول أمرها أرضية فى أصلها وصبغتها ، فإن هؤ لا الكهنة الشمسيين لم يكن فى مقدورهم أن يقاوموا النفوذ القوى الذى نشأ من انتشار مذهب « أوزير » بين الشعب ، وانتهى الحال بأن صبغت متون الأهرام بصبغة «أوزيرية».

وإن التطور المستمر الذي نتعرف منه في ذلك البحث سير الكفاح بين المذهب الشمسي الذي كان متبعا في معابد الحكومة وبين المعتقدات الشعبية لديانة «أوزير» كما يتضح من متون الأهرام ، يعد من أهم ما بي لنا من أخبار العالم القديم، فقد حفظ لنا حقا أقدم مثال للصراع الروحي والعقلي بين ديانة الحكومة وديانة الشعب وذلك الصراع يسوقنا إلى مو ازنته بالكفاح الذي حصل فيها بعد في عهد الدولة الرومانية وهو اعتقاد الشعب في ، عيسي ، الذي رفع إلى السهاء وهو المذهب الشعبي من جهة ، وبين عبادة الحكومة المنظمة لقيصر الذي كان يعتبر في نظر القوم أنه «الشمس التي لا نقهر، من جهة أخرى ولا نزاع في أن الديانة المسيحية المبكرة قد حملت في ثناياها صدى ذلك الكفاح القديم الذي قام على ضفاف النيل بين الخضرة التي تحيا ثانية باستمرار وبين إله الشمس . فكان إله الخضرة [أي أوزير] البشرى في نظر الشعب هو الذي استمال قلوبهم حتى أنه لم يكن في مقدور كهنة الشمس مع ماهم فيه من ثراء أن يقاوموا قوة ذلك الميل .

ويمكننا أن نتبع سير عملية صبغ العقائد بالمذهب والأوزيرى » في متون الأهرام حسب النسخ التي نشرتها الكهنة من حكم إلى حكم خلال عهد خمسة ملوك متنالين بمثلهم خمسة أهرامات تحتوى على خمس نسخ مختلفة من متون الأهرام تختلف كل منها عن الأخرى في قراءتها . وقد يكون في إيراد بعض الأمثلة ما يظهر البرهان على ذاك ويوضح سير عملية هذا التطور .

فالسلم الذي يؤدى إلى السماء كان فى أصله عنصراً من عناصر المذهب الشمسى. والدليل على أنه لم تكن له أية علاقة بأوزير ، يظهر بأمور منها: أن إحدى الروايات الخاصة بقصة السلم تمثله فى حيازة . ست ، عدو ، أوزير ،

التقليدى . ويمكننا اقتفاء صبغ قصة السلم بالصبغة الأوزيرية بسهولة فى أربع روايات ذكرت عنه . و تلك الروايات فى الحقيقة روايات مختلفة مأخوذة عن أصل واحد قديم ، و تمثل هذه الروايات الأربع عصراً يمند إلى نحو قرن من الزمان أو على أقل تقدير نحو ٥٥ سنة . فيظهر أمامنا فى أقدم هذه الروايات التى حفظت لنا أن السلم لا يظهر منه إلا جزء يسير والصاعد عليه هو فرعون نفسه . على أننا نجد أن قصة السلم قد تم تطورها بعد مضى جيل ، إذ كان الصاعد الأصلى الأول عليه هو « آتوم » إله الشمس ولكننا نجد أن الإلهتين الصاعد الأصلى الأول عليه هو « آتوم » إله الشمس ولكننا نجد أن الإلهتين من هذه الروايات وهي التي جاءت صد الرواية الأولى فى متون الأهرام بنحو ٥٥ سنة نرى أنه قد وضع فى فم « إزيس » و « نفتيس » ذلك الترحيب بنحو ٥٥ سنة نرى أنه قد وضع فى فم « إزيس » و « نفتيس » ذلك الترحيب الذي كانت ترحب به الآلهة القذامي عند ماكانوا يشاهدون الفرعون صاعداً إلى السماء ، وصار الصاعد هو « أوزير » نفسه . ومن ذلك نرى أن « أوزير » قد انتحل لنفسه الرواية الشمسية القديمة الخاصة بالسلم ونسب لنفسه المتن الشمسي القديم .

و ما هو جدير بالملاحظة هنا أن هذا التغيير قد حدث بالرغم من وجود تعقيدات محيرة ، فقد مثلت تلك العقيدة الشمسية القديمة كلا من «ست» و «حور » مساعدين للملك عند صعوده فى السلم الذى نصبه «رع» و «حور» و ذلك وفقا لفكرة الثتراك «حور» و «ست» فى خدمة المتوفى ، ولكن يظهر أن الكاتب لحذه النسخة لم يشعر بالنضارب الذى ينجم عن ذلك عند ما يتحول الملك المرفوع إلى السماء إلى ، أوزير» . وهو تضارب واضح إذ أن يتحول الملك المرفوع إلى السماء إلى ، أوزير» . وهو تضارب واضح إذ أن «ست» هو عدو «أوزير» الخلق وقاتله فصار يساعده على الوصول إلى مقره السماوى .

ولم يظهر تدخل «أوزير » فى أى مكان آخر من متون الآهرام بصورة تلفت النظر أكتر من ظهوره فى الصيغ الحاصة بالخدمات التى تقدمها للمتو فى الآلهة الشمسية الأربعة المعروفون بصقور الشرق الأربعة . وكانت الطريقة المحببة لصعود السماء ، وفتح أبواب السماء ، والعبور من شاطى ً إلى شاطى ً ، وعملية

التطهير، وما شاكل ذلك، هي أن تعمل كل تلك الأمور أولا لمكل من الصقور الاربعة بالتوالى ومن ثم تعمل للملك بجاذبية محتمة. وقد كتبت أربع صيغ عظيمة بهذه الكيفية، يحتوى كل منها على بيان للإجراءات التي كانت تجرى لمكل من أولئك الصقور الأربعة المذكورين، ثم بيان لما يعمل مثلها للملك. ونجد في أقدم تلك الصيغ أن أولئك الآلهة الأربعة كانوا جميعا آلهة شمسيين وهم:

(١) حور الآلهة .
 (١) حور الألفق .

(٣) حور « شزمت »
 (٤) حور الشرق .

و بعد ذلك العهد بجيلين نجد الصقور الأربعة أنفسهم لم يتغيروا، ثم نجد بعد ذلك تطورا آخر حصل فى تلك المجموعة بظهور متطفل جديد حل محل أولئك الصقور الأربعة، فنبدو مجموعة من الآلهة هكذا.

(١) حور الآلهة .
 (١) حور الشرق .

(ُ٣) حور « شزمت » . ( ُ ٤ ) أوزير .

وبذلك نجد أن وأوزير وقد حشر نفسه فى تلك الطائفة الشمسية باحتلاله مكان وور الأفق والذى هو أقرب الآلهة الأربعة نسبة إلى الشمس ويعد دخول وأوزير ومنا أكبر مثل مقنع لعظم قوته وكا يعد أظهر مثل لخطوات صبغ متون الأهرام بالصبغة الأوزيرية .

ويوازى ذلك الملل أيضا بحالة تلفت النظر تاريخ مولد الشمس ، فإنها يحتفل بوقو فها فى سيرها جنوبا وبداية عودتها شمالا ، وكان مولد الشمس هذا فى باكورة عهد المسيحية قد تحول إلى مولد الإمبراطور الرومانى الذى كان مؤحدا مع إله الشمس ، ولاشك أن اتخا : المسيحيين لذلك العيد الشمسى القديم والاحتفاء به فى ٢٥ ديسمبر يقابل بالضبط حلول ، أوزير ، محل إله الشمس فى متون الأهرام منذ ثلاثه آلاف سنة قبل ذلك العهد المسيحى .

وبمثل ذلك صبغ بالصبغة الأوزيرية من زمن بعيد كل من السلم وقارب العبور والعوامات البردية ، وبالاختصاركل العتاد الذي كان لازما للوصول إلى السباء ، مع أنه لم يكن لأوزير بالسباء أية صلة ، فلا عجب بعد ذلك إذا ندمجت

السهاء وسكانها فى «أوزير » حتى صارت النجوم الثوابت (التي لا تفنى) تسمى «أتباع أوزير » . وكذلك صار من الممكن أن نجد الملك ينقل إلى السهاء بنفس الطريقة عند ما يولد مثل «أوزير » ممثلا فى صورة نيل السهاء ويفيض على السهاوات كفيضان النيل على الأرض فيجعل كل السهاء يانعة خضراء : « إن الملك « « وناس » يأتى إلى بركته التي فى إقليم الفيضان عند النيل العظيم ، إلى مكان السلام ذى الحقول الخضراء التي فى الأفق ، و « وناس » يجعل الخضرة فى إقليمي الأفق » .

وبالرغم من أن كل ذلك قد أدى إلى صبغ العقائد الجنازية الشمسية والسماوية بصبغة وأوزيرية ، فإن الحياة الآخرة مع ذلك بقيت سماوية ، لذلك كان من الواضح أن إله الشمس عند ما كان يأخذ «أوزير » إلى جواره فإن معنى ذلك أن مكانة إله الشمس في تلك العقائد الجنازية المركبة كانت لا تزال هي المكانة الأولى ، وحينئذ تبق الحقيقة القائلة بأن العقائد السماوية عن الحياة الآخرة هي السائدة في متون الأهرام كلها ، أما عالم «أوزير » السفلي الذي ظهر فيما بعد ، وكذلك سياحة إله الشمس فيه ، فإنهما كاما ولا يزالان يعدان في مركز أنوى بصفة قاطعة في تلك العقائد الجنازية الملكية . أما عامة الشعب فكان أبه الشمس فيما بعد في نظرهم ينزل إلى العالم السفلي ليضيء على قوم «أوزير » أوزير » عند عامة الشعب . أما في لاهوت الملك والمعابد الحكومية فكان «أوزير » يرفع إلى السماء ، ومع أنه كان مصبوغا هناك بالصبغة الشمسية فإن مذهبه كان هو الآخر يصبغ العقائد الشمسية الخاصة بمملكة الأموات السماوية بعض الشيء بصبغة العقائد الأوزيرية ؛ فكانت نتيجة ذلك أن حدث ارتباك بعض الشيء بصبغة العقائد الأوزيرية ؛ فكانت نتيجة ذلك أن حدث ارتباك بعض الشيء حدوثه عند اختلاط تينك العقيدتين إحداهما بالأخرى .

فنحن نذكر أن الملك فى كلا المذهبين قد تأحد مع الإله ، وعلى ذلك نراه يسمى من غير تردد « رع ، و « أوزير » فى الفقرة الواحدة من فقرات متون الأهرام. وتوجد في متون الأهرام فقرات كبيرة تدل على الارتباك والتعقيد الذي نتج من امتزاج تلك العناصر التي لا انسجام بينها ، إذا كان النوفيق غير ممكن في مثل تلك الفقرات بين ظهور كل من « رع » و « أوزير » بمظهر الملك الأعلى في الحياة الآخرة : على أن مثل ثلك المعتقدات الدينية المتضاربة لم يكن يشعر المصرى القديم من جراء تضاربها بأى قلق أكثر بماكانت تشعر به أية حضارة قديمة أخرى باستبقاء طائفة من عقائدها الدينية جنبا لجنب مع عقائد أخرى تخالفها أو تتناقض معها كل الناقض . ولم تفلت العقائد المسيحية نفسها من تلك المتناقضات ، كما أمها لم تفلت من تغلغل نفوذ الآراء المصرية القديمة عن الحياة الآخرة فيها . فنجد الآراء المصرية القديمة عن العالم السفلي وأبوابه الجهنمية وبحار اللهيب قد قامت بدورها في تصوير جهنم الحامية في الديانة المسيحية . كما أنه من المحتمل أن مملكة إله الشمس السهاوية بما فيها من شجرة الحياة هي أصل فكر تنا نحن معاشر أهل الغرب عن الجنة التي في السهاوات وهي التي ظهرت فيها بعد في الصور المسيحية الفنية واضحة خلابة .

وعلى أية حال فأنه يوجد فرق ملموس بين « أوزير » و « رع » . فأوزير يعتبر ملك الأموات دون غيرهم ، ووظيفته سلبية حتى أنه يندر أن يقوم بعمل إيجابى حتى ولوكان لصالح عالم الأموات . ونعمة المصير الأوزيرى ينحصر معظمها فى التمتع بالخدمات الطيبة التى كان يقدمها « حور » قائما بدور ابن المتوفى حينما يتحول الاخير إلى « أوزير » . فالخدمات التى كان يقوم بها الآخرون (أى التى لا يقوم بها هو ) هى التى يتمتع بها المتوفى (كما تمتع بها « أوزير » من قبل ) وبذلك بقى « أوزير » إلها للموتى .

أما « رع » فإنه كان صاحب قوة عظيمة فى شنون عالم الأحياء ، ومع أنه كثيرا ما يشفع للموتى فإن سلطانه الأعظم فى هذا العالم الدنيوى ، حيث يمتد وينموحتى يسيطر على مملكة ذات قيم أدبية ؛ وهى مملكة سنحصل منها على أقدم لمحات سنحت لنا عن كل هذا العالم ، وذلك حينها نحاول الكشف عن عوامل هى فوق العوامل والمقاصد المادية التى رأينا أمها كانت فيما استعر ضناه من المراحل صاحبة السيادة والسلطان على النصور المصرى القديم عن الحياة الآخرة .

# الفصر البتاسع

#### السلوك. والمسئولية ، وظهور النظام الخلقي

كان غرضنا من ذكر ماجا، فى الفصول السالفة أن نضع أساسا نبنى فوقه تلخيصا معقولا لأبحاثنا عن تطور الحياة الخلقية عند قدماء المصريين ، تلك الحياة التي بدأت فى النطور من عهد الاتحاد الثانى ، أى فى الفترة التى وصلت فيها مدنية الدولة القديمة إلى أوج عظمتها بعد سنة ٠٠٠٠ ق . م . وقد لاحظنا فيها تقدم أنه منذ عهد الاتحاد الأول [أى قبل منتصف الألف الرابع ق . م .] كان موضوع الخلق الانسانى تحت محك البحث ، فكان يعبر عن هذا الخلق أو ذاك فى المجتمع بأنه محبوب أو مكروه (أى ممدوح أو منموم) . ولعلنا نذكر أن تلك الحقيقة قد كشفتها لنا وثيقة يرجع تاريخها إلى بداية الاتحاد الثانى وهى المسرحية المنفية ، فقد رأينا فيها ترديدا لأصداء من العصر السابق لذلك وهو ماقبل نهاية الاتحاد الأول .

والواقع أن نتف المصادر الضئيلة المدونة التي وصلتنا من القرون الأربعة الأولى من عصر الاتحاد الأول لم تزد معلوما ننا إلا الشيء القليل عن المعتقدات المصرية القديمة. ولكننا نجد بعد عام ٣٠٠٠ ق.م. (أي عندما بدأ عصر الأهرام) أن المقابر الضخمة الواقعة في جبانتي الجيزة ومنف (سقارة)، وهي معروفة لكل من ساح في مصر في عصرنا هذا ، قدبدأت تبدو من نقوشها صور عن المجتمع المصرى المستحدث في عهد الدولة القديمة ، وصرنا نرى منها بعض لمحات عن معتقداتهم الخاصة بالخلق الانساني وبواعثه .

وأهم ما تكشفه لنا هذه اللمحات النطورات الظاهرية ، وذلك لأن الحياة المصرية القديمة كانت تشغلها فى ذاك الوقت تلك الانتصارات المادية التى لم يسبق لها مثيل . إذ لم يوجد شعب آخر فى بقاع العالم القديم نال من السيطرة على عالم المادة بجالة واضحة للعيان تنطق بها آثاره الباقية للآن مثل ماناله المصريون

الأقدمون فى وادى النيل. فقد بنى المصريون القدماء بنشاطهم الجم صرحا من المدنية المادية يظهر أن الزمن يعجز عن محوه محوا تاما. وأما الأخلاق فهى اتجاه جوهر الحياة المنوع، الذى لا يدرك باللمس واللون، من العادات والتقاليد والصفات الشخصية المشكلة بتأثير القوى الاجتماعية والاقتصادية والحكومية التى تعمل باستمرار فى مناهج الحياة اليومية.

وهذه الأشياء التي تكوّن اتجاه الفرد وتدفع بالنفس الباطنة إلى اتخاذ موقف وقتى حاسم تكوّن جواً أسمى للعالم القديم يصعب تحديده ، ولم يصل إلينا عنها سوى لمحات جزئية نراها في مبنى القبر واتجاه باب الهرم. وقد وجدنا عنها بعض إشارات ضئيلة في منون الأهرام وفي نصائح ،بتاح حتب، المشهورة، وحتى هذه الإشارات تدوركما شاهدنا بوجه خاص حول ذكر حالة الرفاهية المادية والنعيم المقيم الذي ينعم به المتوفى في عالم الحياة الآخرة ، وعلى أبة حال فإن ما تكشفه لنا المصادر الباقية يعد ذا فائدة فريدة في بامها ، إذ تظهر لنا هذه المصادر الخطوة التالية في النطور الخلقي ، بعد المسرحية المنفية التي تؤلف مع تلك المصادر أقدم دور في تطور الإنسان الحلق كما هو معروف لنا، وهو الدُّور الذي كون أعظم الخطوات الأساسية في تطور الحضارة . يضاف الى ذلك أن تلك المصادر التي من عصر الأهرام لم تجمع (١) الكتاب لم تكن دهشتي لكثرتها نقط ، بل كانت دهشتي أكثر عدما أدركت أنها تصور لنا الحياة في الأسرة عند قدماء المصريين بصورة لاتذع مجالا للشك في أنها هي العامل الأول في ظهور الأفكار الحلقية ونموها . فقد كان المصرى في عصر الأهرام يشعر بوجود جو من الوازع الحلق يزعه حتى أن متون الأهرام قد أظهرت لنا الآن ذلك الوازع مطلا على ما قد مضى من تلك

Development في كتاب المؤلف المحاولة لجمعها معافى عام ١٩١٢ في كتاب المؤلف المحاولة لجمعها معافى عام ١٩١٢ في كتاب المؤلف هذا البحث of Religion & Thought in Ancient Egypt, P. 166. لم يكن تاريخ حكم «بتاح حتب» التي ترجع بالتحقيق إلى عهدالسولة القديمة ، قد عرف بعد .

العصور التى لم تكن تعرف معنى للخطيئة والشجار بين « أفراد تلك الجماعة الأولى » من طائفة الأبرياء الذين ولدوا قبل أن يوجد «الشجار» و«الصوت» و«السب » و«النزاع » أو «التشويه المروع(١) » الذى ارتكبه كل من «حور» و «ست » ضد الآخر . على أن الاعتقاد بوجود عصر للثال الأعلى أو على الأقل بوجود عصر للثال الأعلى أو على الأقل بوجود عصر للمثال الأعلى أو على يشار اليه في متون الأهرام بأنه العصر الذى ، قبل أن يظهر فيه الموت ».

وفى ذلك العصر المبكر لأقدم جماعة بشرية وصلت الينا أخبارها ، ساد الاعتقاد بأن حق كل فرد فى النحلى بالأخلاق الفاضلة يمكن أن يقوم على أساس النهج والسلوك اللذين يعامل بهما أفراد أسرته ، وهم والده ووالدته وإخوته وأخواته . وهذه الحقيقة تعتبر ذات قيمة بالغة وم نانة عظيمة فى ذلك البحث الجليل ، وقد أكدها لنا أحد أشراف رجال الوجه القبلي الذي كان يعيش فى القرن السابع والعشرين ق . م . إذ قال فى نقوش قبره بعد أن عدد لنا كثيرا من أعماله الطيبة : « إنى لا أقرل كذبا لا بى كنت انسانا محبوبا من والده ، ممدوحا من والدته حسن السلوك ع أحيه ودودا لاحته » . كا نجد بعد فترة من تاريخ هذا النقش أن أحد المقربين من الملك من أهل الصعيد الاقصى يؤكد أيضا : « إن الملك مدحنى ، وترك والدى وصية لمسلحتى لا نى كنت طيبا . . . وإنسانا محبوبا من والده ممدوحا من والدته ويجه كل إخوته » . وكثيرا ما نرى النسانا محبوبا من والده وممدوحا من أمه محبوبا من اخوته وأخواته » .

وكان البر بالوالدين من أهم الفضائل البارزة فى عصر الأهرام، فإننا نجد مذكورا فى النقوش القديمة مرارا وتكرارا فى جبانات الأهرام أن المقابر الصخمة التى بها ،كانت من صنع الأبناءالبررة لآبائهم المتوفين ، وأن الابن كان يعد لوالده مدفنا فاخرا . بل إن أحد الأبناء من أهالى ذلك العصر قد فاق

<sup>(</sup>١) وذلك أن « ست » اقتلع عين « حور » من محجرها . وأما « حور » فقد سلت خصيتي « ست » .

كل من كان سواه من الأبناء فى بره بوالده ، فقد ذكر فى نقوش قبره ما يأتى: «والآن قد عملت على أن أدفن فى نفس القبر مع «زاو » هذا (يعنى والده) لكى أكون معه فى مكان واحد ، على أنى لم أفعل ذلك لأنى لست فى مكانة تؤهلنى لبناء قبر ثان ، بل فعلته حتى أتمكن من رؤية «زاو » هذا كل يوم ، والحكى أكون معه فى المكان عينه » .

ولدينا حالة أخرى أعظم من هذه في بر الإبن بأبيه أيضا ، وهي قصة «سِبْني ، (حارس الباب الجنوبي) أى المحافظ على الحدود المصرية ، ن جهة السودان عند شلال النيل الأول ، فقد حدث أن «مخو » والد ، سبني » قد قام برحلة خطيرة في قلب السودان طلبا للاتجار ، وهناك انقض عليه بعض القوم من الهميج وذبحوه . فلما سمع ابنه « سبني » بذبح والده قام على الفور برحلة تحفها المخاطر في قلب ذلك الإقليم المعادي واستخلص منه جثمان والده بعد أن تعرضت حياته خلال ذلك الموت ، وأحضر جثمان والده ليحفظ في مصر . ولا يزال قبر «سبني » باقيا في أسوان حتى الآن ، ويحتوى ذلك القبر على النقوش الدالة على ما قام به الابن ، سبني » نحو أبيه «مخو » من ضروب الشجاعة النقوش الدالة على ما قام به الابن ، سبني » نحو أبيه «مخو » من ضروب الشجاعة عصر الأهرام العتيق .

على أن الأدلة المنقوشة على تلك الآثار التي تركتها لنا أقدم طائعة أرستقر اطية عرفت في التاريخ القديم يؤيد صحتها وجود تلك الرسوم الجميلة الزاهية الألوان التي كانت تلك الاسر الشريفة قد اعتادت أن تزيز بها جدران مزارات القبور وبخاصة تلك التي بقيت إلى يومنا هذا بجبانات منف المترامية الأطراف وتعرف تلك الجبانات الآن بجبانة «سقارة» . وإن تلك المناظر الفخمة التي نجدها أحيانا حافظة لألوانها الأصلية الزاهية للآن ليست في الواقع إلا بيانا خلابا عن الحياة اليومية لأشراف عصر الأهرام .

و تلك المناظر المذكورة تؤلف فى وقتنا هذ صورة جذابة يتمتع بمشاهدتها للآن غالب رواد وادى النيل ، والسائحون الذين يفدون زرافات ووحدانا فى كل شتاء إلى مصر لمشاهدة آثارها القديمة . غير أنى أشك كثيرا فى أن واحداً

من أولئك السائحين الذين يمتطون ظهور الحمير فتسير بهم وسط خمائل النحبل التى تغطى الآن طرقات مدينة « منف » القديمة وبيوتها يفقه أن ما يراه ويشاهده الآن فى أطلال جبانة مدينة « منف » يعد أقدم مظهر عرف لنا فى التاريخ عن حياة الأسرة . وعند ما يجتاز ذلك الزائر الحديث خمائل النخيل المذكورة يقع بصره على منحدرات من كثبان الرمال المنتهية إلى قمة هضبة صحراوية تغطيها الرمال . تلك هى جبانة « منف » القديمة . ومن ثم يمكنه أن يطل على ما بق من آثار تلك المدينة الشاسعة الأطراف التى تغطيها الآن الحقول . الزاخرة بالزرع والنخيل الدانية القطوف .

فنى هدده البقعة كان يسكن أهل أولئك الأجيال الأقدمون البائدون. في مدينة عظيمة أقاموها منذ آلاف مضت من السنين، وعند نهاية أجلهم كانوا يحملون إلى تلك الهضبة التي يصعد إليها الآن ذلك الزائر الحديث، حيث كانوا يدفنون فيها في مقابر فسيحة مبنية بالحجر الجيرى الضخم، وتلك المقابر القديمة التي يبلغ عمرها الآن حو الى خمسة آلاف من السنين ترى الآن صامتة خربة تغطيها الرمال القاحلة، غير أنه ما زال في مكنتنا أن ندخل من ارات تلك المقابر ونتجول في حجراتها.

وجدران تلك الحجرات مغطاة بكثير من النقوش والمناظر ذات الألوان الزاهية التي تمثل لنا صورا من الحياة القديمة . (١) فني تلك المناظر المحفورة نشاهد صاحب إحدى تلك الصياع التي كانت تحيط بمدينة منف ، منقوشا على الجدار بحجم عظيم وهو يقوم بالاشراف على رجال ضيعته الذين نقشوا معه فى الصورة بحجم أصغر منه كثيرا ، فنراه يتفقدهم وهم يبذرون الحبوب أو يحصدون محاصيل الحقول أو يسوقون الماشية والقطعان غادين أو رائحين ، أو يخوضون

<sup>(</sup>١) إن معهد جامعة شيكاجو الشرقى يقوم الآن بنفقات بعثة للرسم أرسلها إلى هذه الجبانة العظيمة تحت اشراف الأستاذ « برنتيس دول » Prentice Duell للقيام بعمل أول نسخ كاملة من نقوش الدولة القديمة هذه . وهذه الرسوم تعمل بالرسم التخطيطي وبالألوان وتطبع في مجموعات من الألواح بالقطع الكبير . وقد ساعد على امكان تنفيذ هذا المشروع ما قدمه « جون ركفار » من المساعدة المادية السكريمة ،

ترع الرى أو يعملون فى أحواض بناء قواربهم أو حوانيت نجارتهم أو مصانع عمل النحاس أو مكان صنع الفخار ، وغير ذلك من مثات الصور التي تنبئنا عن كثير من نواحى نشاطهم وأعمالهم في حياتهم الدنيوية .

بهذا قد صورت على تلك الجدران جميع مظاهر حياتهم الواسعة النطاق من زراعة وتربية ماشية وصناعة مما درجت على أساسه تلك المدنية القديمة وترعرعت . وترى فيها الشريف المصرى القديم يصحب معه زوجته فى كل تلك الجولات الفسيحة فى أرجاء ضيعته الشاسعة ، فكانت ترى تهادى بجانبه حينما كان يدخل من الباب العظيم المؤدى إلى حديقته الغناء التى أقيمت فى وسطها كرمته الببيجة . فكانت زوجته فى الواقع تشاطره كل حياته وكل أعماله كانت ترافقه فى الوقت نفسه فى كل لحظة ، وكانت أطفالهما فى صحبتهما دائما . ومن أمنع المناظر التى نشاهدها بين تلك الصور المنقوشة على جدران تلك القبور منظر يصور لنا طفلا صغيرا يحرى بجانب والده و يقبض بإحدى يديه القبور منظر يصور لنا طفلا صغيرا يحرى بجانب والده و يقبض بإحدى يديه على هدهد صغير . كما نشاهد رب البيت يصطاد فى المستنقعات المخصصة لذلك على هدهد صغير . كما نشاهد رب البيت يصطاد فى المستنقعات المخصصة لذلك البردى الطويلة . ويلاحظ فى هذه الصورة أن الطفل كان منحنيا نحو الما البردى الطويلة . ويلاحظ فى هذه الصورة أو يعبثون فى ماء بركة الحديقة وهم يحديقته ، وأطفاله أمامه يلعبون الكرة أو يعبثون فى ماء بركة الحديقة وهم يصطادون السمك .

وهذه النقوش التي نشاهدها على مقابر «منف» تمثل حياة نحو ٥٠٠ سنة أى من ٢٥٠٠ق. م. إلى ٢٥٠٠ق م. أو بعد ذلك، وهي تؤلف أول مظهر معبر عن حياة الأسرة بتي لنا من العالم القديم . وكان الاعتبار الأول في اهتهامنا بتلك الرسوم حتى الآن أنها آثار فنية ، ومصادر نستقي منها معلوما تنا عن حياة المسريين الأقدمين في الزراعة والرعاية والصناعة ، ثم إلى حد ما عن الحياة الإجتماعية عندهم . على أن العلاقات الأسرية المرحة المنطوية على الود ، التي الإجتماعية عندهم . على أن العلاقات الأسرية أساسية في تاريخ الأخلاق .

وذلك لأن هذه الصورة، مضافا إليها النقوش المدونة فوق جدران القبور، مع حكم و بتاح حتب، التي سنرود مجاهلها بعد، تقدم لنا برهانا تاريخيا قاطعا على أن الإدراك الخلق نبتت جذوره من حياة الأسرة.

من ذلك يتضم أنه هنا، في المصادر المصرية التي يرجع عهدها إلى النصف الأول من الألف الثالث لما قبل الميلاد ، نجد بحموعة من الأدلة تظهر لنا تاريخيا لأول مرة ما وصل إليه علماء النفس الاجتماعيون المحدثون من ملاحظاتهم عن حياة الإنسان كما نجده في عصرنا الحاضر. وإني أشير بذلك إلى ما وصلوا إليه من «أن الوازع الخلق في حياة الإنسان نبت من المؤثرات التي تعمل في العلاقات الأسرية . . وفي ذلك يقول مكدوجال(١) : « فمن هذه العاطفة ( أي حنان الوالدين ) ومن الدافع الذي يحدو بها إلى الحب والرعاية . ينشأ الكرم والاعتراف بالجميل والحب والشفقة وحب الخير الحقبتي وكل أنواع الخلق المجردة عن الأنانية ، ففي تلك العاطفة تنبت الجذور الرئيسية لكل تلك الصفات التي لولا هذه العاطفة ما وجدت قط » . ويشير « مكدوجال » وهو يناقش التطور الذي تمريه مثل تلك العواطف إلى الحقيقة القائلة: « إن كل غلطة ترتكب ضد الطفل الذي يعد موضع حنان والديه يكون من نتائجها المحتومة إثارة الغضب والحقد » . ثم يستمر فيقول : « وهذه الرابطة الوثيقة بين عاطفتي الحنان والغضب تعد من الأهمية بمكان في حياة الإنسان الاجتماعية ، ويعد فهمها على حقيقتها أمرا أساسيا لتكوين نظرية صحيحة عن العواطف الخلقية، وذلك لأن الغضب الذي يثار بنلك الكيفية هو جرثومة كل سخط خلق. وعلى السخط الخلقي بنيت بصفة عامة أركان العدالة ، والجزء الأكبر من القوانين العامة . ولذلك يتضح بالرغم مما قد يظهر من تضارب ، أن كلا من الرأفة والعقاب تضرب بوشائجها العريقة في الغريزة الأنوية.

وعلى ذلك نجد أن كلا من آثار مقابر عصر الأهرام و«حكم بتاح حتب» التي سنأتى على ذكرها، بالرغم من أنهما لايمثلان إلا مرحلة ثانوية في التطور

<sup>( )</sup> W. Mac Dougall, An Introduction to Social Psychology, P. 74 ( Rev. Ed., Boston, 1926. )

الخلق عند الإنسان في العالم القديم ، يلقيان بالبديهة ضوءا مفيداً على المرحلة الأولى التي سبقت عصرهما من التقدم الإنساني من تلك الوجوه ، وذلك حينما نلاحظ أن تلك المصادر تمثل لنا صورة حقة عن عواطف المحة في حياة الأسرة من جهة علاقتها الوثيقة بالشعور الأخلاق ، وأن معلوماتنا عن الحياة البشرية البدائية نجدها اليوم لها أهمية عظيمة جداً من هذه الناحية بالذات . وقد لخص «وسترمارك » بدقة ملاحظات علماء الجنس البشرى عند فحص ما بتى لنا من الحياة الفطرية في قوله : «توجد حقائق كثيرة جداً يمكن في الواقع اقتباسها . للدلالة على أن حنان الوالدين لم يكن نتيجة من نتائج المدنية الحديثة بل هو عظاهرة طبعية للعقل البشرى المتوحش كما هو معروف لنا ، (۱)

فنذ العصور المتوغلة فى القدم كانت مثل تلك المشاعر موجودة بلا أقل شك ، وذلك وقت أن كان نضوب المياه فى هضة شمال إفريقيا يضطر الصيادين المنوحشين إلى النزول إلى وادى النيل ، وكانت تلك المشاعر تنمو فى ظلال فترة ذلك التطور التاريخى الذى انهى بالاتحاد الأول للبلاد الذى لم يتجاوز عمره سنة . . . ؟ ق . م . وبعد ذلك التاريخ بخمسائة سنة أى فى القرن الخامس والثلاثين ق . م . ظهرت أمامنا أقدم الحقائق المدونة — ونعنى بذلك المسرحية والثلاثين ق . م . ظهرت أمامنا أقدم الحقائق المدونة — ونعنى بذلك المسرحية المنفية ، وبعد سنة . . . ٣ ق . م كشفت لنا جبانة « منف » وحكمة « بتاح حتب » عن مرحلة أكثر تقدما من سابقتها فى حياة الإنسان الحلقية التى كان يتسع عالم الحراد .

وعلى ذلك فإننا نتناول فى مصادر الدولة القديمة أقدم طائفة من البيانات التى تكشف لنا تاريخيا أن آراء الانسان الحلقية هى من ثمرات معالجته للشئون الاجتماعية ، وتكون جزءا من التطور الاجتماعي . وهذا الاستنتاج التاريخي يتفق تمام الاتفاق مع الملاحظات الاجتماعية الحديثة ، كما ذكرنا ذلك فيما تقدم بالنسبة للأسرة . وقد أصاب « جرين »(٢) حيث قال : « إنه لا يمكن

E. Westeronark, Origin & Development of Moral Ideas, vol. 1, (1) P. 531. London.

T. H. Green, Prolegomena to Ethics, P. 387, 5th. Ed., Oxford ( ). University Press, 1912.

لإنسان ما أن يكون لنفسه ضميراً ، وإنه يحتاج دائما إلى الجماعة لتكونه له ، . فنحن اذن نرقب فى هذا العصر العتيق النواحى الراقية لمهاج فى التطور لا يمكن أن نلاحظ مثله فى أى عهد آخر قديم من تاريخ حياة الانسان بأية جهة أخرى ، ونتأمل ظهور شعور بالمسئولية الخلقية فى الوقت الذى كانت فيه تلك المسئولية قد بدأت تأخذ تدريجاً شكل قوة وازعة متزايدة تسيطر على سلوك الانسان ، وهو تطور يسير متجها نحو توطيد مكانة «الضمير » حتى يصير قوة اجتماعية ذات نفوذ فى حياة البشر أجمعين .

يدل على ذلك أنه فى الوقت الذى كان فيه مدى السلوك الحسن محصورا على الأرجح فى أول الأمر فى دائرة الأسرة ، فإن نطاقه قد أخذ يتسع حتى صار يشمل الجيرة أو الطائفة قبل عصر الأهرام بزمن طويل ، فن ذلك أننا نجد أن أحد الموتى يقص علينا فئ نقوش قاعدة تمثال جنازى له منصوب فى قبره ، وقد صوره المثال بصورة ناطقة له كأنها هو : « لقد طلبت إلى المثال أن ينحت لى هذه التماثيل ، وقد كان مرتاحا للأجر الذى دفعته إليه » . كما يقول أن ينحت لى هذه التماثيل ، وقد كان مرتاحا للأجر الذى دفعته إليه » . كما يقول مدير ضيعة يدعى «مِنى » فى نقوش مأخوذة من مقبرته التى من عهد الأسرة الرابعة ( ٢٩٠٠ - ٢٧٥٠ ق م ) وموجودة الآن فى متحف «جلبتو تيك » بمدينة موزيخ ما يأتى : « أما فيما يخص كل رجل عمل هذا لى ( أى ساهم فى إقامة هذا القبر ) فإنه لم يكن قط غير مرتاح ، سواء أكان صانعا أم حجارا ، وقلى قد أرضيته » فن الواضح جدا أن كلا من ذينك الرجلين أراد أن يملن أنه حصل على معداته الجنازية من طريق شريف وأن كل من عمل فى اعدادها قد تسلم أجره كاملا غير منقوص .

وكذلك ترك لنا أحد حكام المقاطعات عن عاشوا فى القرن السابع والعشرين ق . م . البيان التالى عن حياته الصالحة حيث يقول : « لقد أعطيت خبرا لكل الجائعين فى « حبل الثعبان » ( ضيعته ) وكسوت كل من كان عريانا فيها ، وملأت الشواطئ بالماشية الكبيرة وأراضيها المنخفضة بالماشية الصغيرة ، وأشبعت كل ذئاب الجبل وطيور السهاء بلحوم الحيوان الصغير . . . ولم أظلم فحد الشمير

أحدا قط فى ممتلكاته حتى يدعوه ذلك إلى أن يشكونى لإله مدينتى ، ولكنى قلت وتحدثت بما هو خير . ولم يوجد إنسان كان يخاف غيره بمن هم أقوى منه حتى جعله ذلك يشكو للإله . ولقد كنت محسنا لأهل ضيعتى بما فى حظائر ماشيتى وفى مساكن صيادى الطيور، وإنى لم أنطق كذبا لأنى كنت امرأ محبوبا من والده ممدوحا من والدته رفيع الأخلاق مع أخيه ، وودوداً [ لأخته ] »

ونجد مرارآ و تكراراً أن أولئك الناس القدماء الذين هضى على انقضاء زمنهم نحو . . . ٤ أو . . . ٥ سنة يؤكدون لنا براءتهم من عمل السوء؛ فيقص علينا رئيس أطباء الملك « سحو رع » في منتصف القرن الثامن والعشرين ق . م . ما يأتى : « إنى لم آت أى سوء قط ضد أى إنسان » .

وبعد ذلك العهد بقليل نجد كاهنا يقول نفس ذلك السكلام أيضاً : . إنى لم أرتكب أى عنف ضد أى إنسان ، . وبعد ذلك العهد بقرن أيضا نجد كذلك مدنيا رقيق الحال قد أقام نصباً على واجهة قبره ليقرأه الاحياء منقوشاً عليه الخطاب التالى : . أنتم أيها الاحياء الذين على وجه الارض المارون بهذا القبر ، جو دوا بقربان جنازى بما عندكم فيؤتى به إلى لأنى كنت إنساناً محبوبا من الناس ، فلم أجلد قط فى حفره أى موظف منذ ولادتى ، ولم أستول على متاع أى شخص قسراً ، وكنت أفعل ما يرضى جميع الناس ». ونرى مثل ذلك فى نقش قبر آخر لإنسان كان على ما يظهر موضع اهتمام جيرانه إذ يقول : « لقد فعلت ما كان يحبه الناس ويرضى الآلهة حتى يجعلوا بيت أبديتى (أى قبره) يبقى واسمى موضع الحمد على ألسنة الناس ».

ويتضح من مثل تلك الخطابات التي كانت توجه إلى الأحياء أن أهم غرض كان يرجوه المتوفى من الإدلاء بتلك التأكيدات الدالة على حسن سيرته فى المجتمع هو استدرار عطف الأحياء من جيرانه عليه حتى يقدموا له القرابين الجنازية من الطعام والشراب عند قبره .

وقد كان المتوفى فى اعتقاد القوم عرضة لأن يُطلب للمحاسبة فيما بعد الموت عن أى خطأ يكون قد ارتكبه أو ظلم اقترفه أثناء حياته الدنيوية ،

فيقف هناك أمام إله الشمس الذي كان يجلس بصفته القاضي الأعلى لحكمة العدل أسوة بمحاكم عالم الدنيا، ولذلك وضع « منى » مدير الضيعة، الذي سبق أن لاحظنا عنه فيها تقدم اهتمامه بدفع أجور العمال بمن قاموا ببناء قبره، التحذير الآتى على واجهة باب قبره: « إن التماسيح ستكون ضده في الماء! والثعابين ضده على اليابس، جزاء لكل من يقترف أي سوء ضده (أي ضد قبره) فإن الإله العظيم هو الذي سيحاكمه من أجل ذلك ، وعلى ذلك يتضح أن القيم الإخلاقية كان لها تقديرها في نظر الآلهة بما يجوز أن يؤثر ماديا على سعادة المتوفى في الحياة الآخرة.

وكلا الباعثين قد وجدا مجتمعين في خطاب واحد موجه اللَّاحياء على باب مقبرة « حَرْخُوف » الألفنتيني الموطن، الذي توغل في السودان في القرن. السادس والعشرين ق . م . ، والذي يعتبر أكبر الرواد القدامي الذين جابوا مجاهل افريقيا ، وقد نحت قبره في الصخور الغربية المطلة على بلدة « أسوان » ﴿ الحالية ، حيث يمكن لأى سائح قوى السانين أن يتسلقها لزيارة ذلك القبر . ومن بين مانقشه على واجهة ذلك القبر قصة حياته المليئة بالخاطرات، ومنها قوله: «كنت . . . محبو با من و الده ممدوحا من و الدته يحبه كل اخوته ، و لقد أعطيت. خبزا للفقير وملابس للعريان وعديت من لا قارب له . وأنتم أيها الأحياء الذين على وجه الأرض والمارون بهذا القبر، سواء أكنتم نازلبن مع الهر أم صاعدين فيه ، قولوا : ألف رغيف وألف إناء جعة ( تقدم ) لصاحب هـذه. المقبرة ؛ وإنى في مقابل ذلك سأشفع لـكم في العالم السفلي لأني إنسان مجهز « بالسحر » ، وكاهن مرتل فه على علم . وأما من يدخل هذا القبر مدعيا ملكيته الجنازية فإبى سأقبض عليه كما يقبض على طائر برى ، وسيحاكم على ذلك أمام الإله العظيم، وإنى كنت إنسانا يقول الحسن ويردد المحبوب، ولم أنطق قط بأى شيء قبيح لرجل صاحب سلطان ضد أي إنسان ، وقد كانت غايتي أن تكون حالتي حسنة أمام الإله العظيم ، على أنى لم أفصل بين أخوين بما يحرم ابنا متاع والده » .

ويلاحظ فى ذلك الخطاب أن التهديد بالمحاكمة لم يستعمل فقط لمنع الإنسان الحارج على القانون من الاستيلاء على قبر المتوفى ، بل ان له ، فضلا عن ذلك ، مغزى آخر هو فكرة المحاكمة التى تعبر عن المسئولية الخلقية فيما بعد الموت ، وأنها بالتأكيد هي الباعث الذي حدا بذلك الرائد العظيم أن يعيش عيشة فاضلة . أى أن غرض المتو في أن يتوقف مصيره على حياته اليومية في عالم الدنيا ؛ مثال ذلك قوله : « لقد رغبت في أن يحسن حالى في حضرة الإله العظيم » . ومن ذلك نعرف أنه كان ينتظر طوال حياته احتمال وقوفه أمام الحضرة الرهيبة فيما بعد الموت ليحاسب على كل سيئة يكون قد ار تكبها في أثناء حياته الدنيوية .

ولا شك أن تدوين مثل تلك الأقوال فى جبانات عصر الأهرام (أى منذ خمسة آلاف سنة) لم يكن أمرا قليل الأهمية والجدوى؛ لأنه أقدم برهان على الشعور بالمسئولية الخلقية عند قدماء المصريين فى عالم الحياة الآخرة ، إذ نجد فى بلاد أخرى بعد مرور مايربو على ألنى سنة من ذلك التاريخ إن الخير والشركانا يحالان معا الى عالم واحد من عالم الأموات من غير أن يكون بينهما أى تمييز . فكأن ماذكر ناه عن ذلك فيما تقدم كان مشهدا خلقيا فريدا لا نظير له ننظر من خلاله ذلك التسامى رغم ما يحيط به من حالك الظلام الكثيف ، فكان مثله مثل شعاع الشمس ينفذ فى حوالك الظلمات .

على أن الوازع الخلق لم يبق منحصرا نفوذه فى العوامل الشخصية ، مقتصرا على علاقة الإنسان بأسرته وجيرانه أو المجتمع الذى يعيش فيه فحسب ، بل كان قد بدأ تأثيره يظهر فى ذلك الزمان فى الأوساط العليا من المجتمع البشرى ، حتى صار تأثيره يظهر فى واجبات الحكومة نحو عامة جميع الشعب ولوأدى تنفيذ تلك الواجبات الى عدم رعاية حقوق الاسرة أصلا . فقد وجدنا فى عصر مبكر مثل عصر الاهرام أن الوزير العادل « خيتى » قد صار مضرب الامثال بسبب الحكم الذى أصدره ضد أقاربه عندما كان يرأس جلسة للتقاضى كانوا فيها أحد الطرفين المتخاصمين ، إذ أصدر حكمه ضد قريبه دون أن يفحص وقائع الحال ، وكان ذلك منه تورعا عن أن يهتم بمحاباة أسرته أو عالاتها ضد

حصومها . وقد جاء فى أحد النقوش القديمة التى تعرضت لإعادة ذكر الحادث: وحينها أراد واحد منهم أن يستأنف الحكم . . . فإنه (أى الوزير) صمم على رأيه الأول » . وبعد مضى ألف وخمسهائة سنة على ذلك الحادث كان اسم «خيتى» المذكور يقتبس فى الحياة الحكومية مثلا للاجحاف بالغير يجب ألا يحتذى حذوه . وقد أخبر الفرعون وزراء القرن الخامس عشر ق . م . : « ان الحكم المشهور الذى أصدره « خيتى « السالف الذكر كان أكثر من العدالة » لما فيه من الشطط فى التحرز عن محاباة الأقارب ) .

وتحتوى متون الأهرام أيضا على أدلة قاطعة لا تقبل الشك على أن طلبات « العدالة » و « الحق » كانت قوتهما أقوى من سلطان الملك نفسه . فلم يكن الملك معنى من القيام بما تحتاجه قبور الأشراف، التي تنطق نقوشها بأنهم كانوا مهتمين بإقامتها كل اهتمام، وكان الإله الذي يعمل الملك على إرضائه هو ،رع،، وهو نفس الإِله الذي كانت تعمل الرعية على إرضائه . وإليك ما جاء في أحد النقو ش : « لا توجد سيئة اقترفها الملك « بيبي » . وهذه الـكلمة ذات وزن في الله ك يا ورع» . و نجد في صيغة شمسية الطراز أن نوتي «ع » يخاطب هكذا: « أنت يامن تعبر بالبرى، الذي لا سفينة له ، يانوتى حقل القصب ، إن الملك « مريرع » ( بيبي الأول ) عادل أمام السماء والأرض » . ومن ذلك أيضا : « إن هذا الملك « بيبي » برىء ، إن هذا الملك « بيبي ، ممدوح » . وكذلك كان «نجم الصباح» ( وهو إله شمس ) يقدر المركز الخلقي لفرعون المتوفى ، فترى في النقش ما يأتي : « أنت يا « نجم الصباح » إجعل « بيبي » هـذا يجلس لأنه برى. ، واجعله يرتفع لأنه مبجل » . وكان لابد بالطبع من تحديد قيمة المتوفى الخلقية بصفة قانونية وإجراء قانوني طبقا لما وهبه المصرى القديم من الإدراك القانوني الحاد . فقد رأينا أن الأشراف يشيرون إلى المحاكمة في نقوش قبورهم ، وأن الملك نفسه عرضة لهذه المحاكمة ، بل ان الآلهة لايفلتون منها، إذ قد ذكر أن كل إله يساعد الفرعون في رفعه إلى السماء يبرأ أمام « جب» (إله الأرض).

على أن الفرعون الذى أعلنت براءته ورفع إلى السماء بنلك الكيفية كان يستمر فى إظهار نفس الصفات الحسنة فى القيام بأعمال ملكه السماوى الذى يسند إليه: « إنه يقضى بالعدل أمام « رع » فى يوم العيد ( المسمى ) رأس السنة ، فالسماء فى سرور ، و الأرض فى حبور حينما سمعا أن الملك « نفر كارع » السنة ، فالسماء فى سرور ، و الأرض فى حبور حينما سمعا أن الملك « نفر كارع » فى قاعة العدل [ مكان الباطل ] ، و الذين يحلسون مع الملك « نفر كارع » فى قاعة العدل مر تاحون للقول الحق الذى خرج من فه » . و ما يلفت النظر أن الملك كان يقضى بتلك العدالة فى حضرة « رع » إله الشمس . وكذلك نجد تصريحا شمسيا يؤكد بأن الملك « و ناس ، قد « أقام العدل فيها وكذلك نجد تصريحا شمسيا يؤكد بأن الملك « و ناس ، قد « أقام العدل فيها (أى فى الجزيرة التى استقر فيها ) مكان الباطل » .

ونجد فى القرن الثامن والعشرين ق .م. أن أحد ألقاب الملك «وسركاف» الرسمية لقب «مقيم العدالة» (ماعت) ، وعلى ذلك نرى أن اعتبار الملك الراحل إلى السماء حاكما بها (أى بالعدالة ، ماعت ») فى الحياة الآخرة إن هو إلا استقرار للنظام الخلق الذى كان يرعاه فوق الأرض ، ولذلك تقص عليت متون الأهرام: «أن الملك «وناس ، يخرج للعدالة (يعنى ماعت) ليأخذها معه (أى ماعت) . .

وكذلك تقص علينا متون الأهرام: « إن الملك « وناس » يخرج فى يومه هذا ليمكن من إحضار العدالة ( ماعت ) معه » .

ولمناسبة التأمل فى لقب الملك ، وسركاف ، الملكى السالف الذكر يتجه نظرنا إلى ذكرى أخرى ممتعة ، وهى انه فى خلال حكم تلك الآسرة ختم أحد وزرائها العظام بجموعة من حكمه الطريفة بالكلمات الآتية : ولقد بلغت من العمر العاشرة بعد المائة منحنى الملك فى خلالها هبات تفوق هبات الأجداد لأنى أقمت العدل للملك حتى القبر » . فهذا الوزير الأول الذى فاه بذلك البيان هو " بتاح حتب ، الذى اعتزل منصب الوزير الأول للملك ، إسيسى » أحد ملوك الأسرة الخامسة فى القرن السابع والعشرين ق . م . وليس من شك فى أن مناح حتب ، هذا بلغ سن الرجولة الناضجة فى عهد الفرعون ، وسركاف ، ،

وبذلك يمكننا أن نرى بعض الصلة بين قول ذلك الوزير الحكيم : « إنى أقمت العدل » و بين لقب « وسركاف » الرسمى و هو « مقيم العدالة » .

وإن حِكم « بتاح حتب » تمدنا بأقدم نصوص موجودة في أدب العالم كله للتعبير عن السلوك المستقيم . وفي حين أنه لم يصلنا من العهود السابقة لها سوى نتف مبعثرة للتعبير عن السلوك الخلقي وعن التقدم المدهش في مجارى الإدراك الخلق الذي وصل إليه الإنسان في عهد الاتحاد الثاني ، فإننا نجد أن حكم «بتاح حتب »الغزيرة المادة تلخص لنا مقدارا كبيرا من أدب ذلك العصر . وحينها شعر ذلك الوزير المسن بضعفه الناشي من تقدمه في السن ، كما ذكره هو في مقدمة حكمه ، طلب إلى الملك أن يسمح له بتعليم ابنه (أى ابن الوزير) ليعده للقيام بأعباء الواجبات الحكومية حتى يكون مساعدا لوالده وخلفا له ، وقد وافقه الملك على ذلك ، وحينتذ قام الوزير الكبير بالنصح لابنه بألا يسيء استعمال الحكمة التي سيلقنه أياها بل ينتهج سبيل التواضع، فيقول: ولا تكونن متكبرا بسبب معرفتك ، فشاور الجاهل والعاقل لأن نهاية العلم لا يمكن الوصول إليها وليس هناك عالم بلغ في فنه حد الكمال، وإن الكلام الحسن أكثر اختفاء من الحجر الاخضر الكريم، ومع ذلك فإنه يو جد مع الإماء اللائي يعملن في إدارة حجر الطاحون » . ثم يعقب ذلك ثلاث وأربعون فقرة تحتوى على نصائح مختلفة المواضيع ، لم يبذل أي جهد لنرتيبها أو تنظيمها ، بلكتبت كل فقرة منها عفو الخاطر بحسب ماكان يخطر في ذهن رجل مسن حدّ كته تجاريب الحياة ومسئو لياتها التي أراد أن يطرحها عن كاهله إلى كاهل غيره .

ويؤكد في حِكمه التأكيد القوى وجوب مراعاة حسن الذوق واستعمال الذهن، الذي أطلق عليه كالمعتادكلة « القلب » . وأحسن الصفات القيمة التي يجب على الشاب أن يتحلى بها أن يكون قادرا على الإصغاء أو الطاعة [ يقابلها حرفيا : يستمع ] فنجده يقول : « إن المستمع هو الذي يحبه الإله ، أما الذي لا يستمع فإنه هو الذي يبغضه الإله . والعقل ( القلب حسب النص الأصلي ) هو الذي يجعل صاحبه مستمعا أو غير مستمع . ان ثروة المرء العظيمة هي عقله .. فما أفضل الابن عند ما يصغي لابيه ، والابن إذا وعي لما يلقيه عليه والده فإنه فما أفضل الابن عند ما يصغي لابيه ، والابن إذا وعي لما يلقيه عليه والده فإنه

لن يخيب فى مشروع من مشروعاته . وعليك أن تملّم من يستمع إليك كأنه ابنك ، ومن سيكون ناجحا فى نظر الأمراء ، ومن يوجه فهمه حسبا يقال له ... ما أكثر المصائب التى تنزل بمن لا يستمع . والرجل العاقل يبكر فى الصباح ليصلح من شأن نفسه ، أما الجاهل فإنه يصبح فى حالة ارتباك ، كما أن الأحمق الذى لا يستمع ، فإنه لم يسى "إليه أحد ، بل هو يعتبر الحكمة جهلا ، وما يفيد كما لا نفع يرجى منه . والابن المطيع (الذى يستمع) ... يصل إلى الشيخوخة وينال الاحترام . وهو يتكلم بدوره لأولاده معيدا لهم نصائح والده ... فهو إذن يتحدث لأولاده وهم بعد ذلك يتحدثون لأولاده » .

من ذلك يتضح أنه منذ القرن السابع والعشرين ق . م كان السلوك قد أصبح أمرا تقليديا وحكمة ذات معيار يرثها الابن عن أبيه .

وكان للنجاح الدنيوى المكانة السامية إذ ذاك، وكانت السبل للتحقق من الوصول اليه عظيمة الأهمية، ولذلك شغلت هذه الأمور نحو ثلث نصائح ذلك الوزير المسن (أى ١٤ فقرة من ٤٣ فقرة). وبعض هذه النصائح يوصى بالتخلق بالحذر فى حضرة العظهاء، حتى أن بعض فقراتها تعرفنا آداب المائدة فى حضرة الرئيس، فتقول: «خذ ما يقدم لك حينها يوضع أمامك دون أن تنظر إلى ما هو أمامه، ولا تصوبن لحظات كثيرة إلى الرئيس أى لا تحملق فيه وانظر بمحياك إلى أسفل إلى أن يحييك، وتكلم فقط بعد أن يرحب بك، واضحك حينها يضحك، فإن ذلك يدخل السرور على قلبه، وما تفعله يكون مقبو لا كنير الكلام فى أى موقف، وأن يتجنب على وجه خاص السلوك العدائى والنعجرف على الناس.

وقد خصص جزء أكبر بكثير مما تقدم الى الحسكمة الصائبة فى تسيير أعمال الإنسان الرسمية . فن ذلك قوله : « إذا كان رئيسك فيها مضى من أصل وضيع فعليك أن تتجاهل وضاعته السابقة واحترمه طبقا لما وصل إليه ، لأن الثمرة لا تأتى عفو ا . ولا تعيدن قط كلمات حمقاء وخرجت من غيرك فى ساعة

غضب . والزم الصمت فإنه أحسن من أزهار « تفتف » . و تكلم فقط إذا كنت تعلم بأنك ستحل المعضلات ، وإن الذي يتكلم في المجالس لفنان ( يعنى في : الدكلام ) وصناعة الدكلام أصعب من أي حرفة أخرى . وعليك أن تقدم للأمير النصيحة التي تساعده لأن قو تك يتوقف على من اجه ، وبطن الرجل المحبوب تملاً وظهره يكسى تبعا لذلك . كن عميق القلب نزر الدكلام . . . . وكن ثابت الجنان طو ال كلامك ، فعسى أن يقول الأمير الذي يسمع كلامك : ما أصوب الدكلام الذي يخرج من فحه ! » .

والدافع البديهي لمثل تلك النصيحة هو اتباع سياسة دنيوية مبنية علىاليقظة والتفطن . ومن المدهش أنها لم تلوث بشيء يذكر من العقيدة الميكيافلية(١) في مثل ذاك العهد العريق في القدم . ومن الواضح أن ذلك السياسي الممن كان ذا نظرة خارقة في انتهاز الفرصة الهامة لمصلحته ، مع أنه في الوقت نفسه لم يحرم حاسة الإدراك لما هو أثمن من ذلك . وعلمه بتقلبات ظروف الحياة الإنسانية قد علمه التواضع ، ولذلكقال ينصح ابنه : « إذا أصبحت عظيما بعد أن كنت صغير القدر وصرت صاحب ثروة بعد أن كنت محتاجا . . . . . فلا تنسين كيف كانت حالك في الزمن الماضي ، ولا تفخر بثروتك ، التي أتت إليك منحة من الإله (أى الملك)، فإنك لست بأفضل من غيرك من أقرانك الذين حلبهم ذلك . . وفضلا عن ذلك فإن حياة الموظف المدنى محفو فة بالمخاطر ، ولذلك يقول: « إحذر الأيام التي يمكن أن يأتى بها المستقبل ». وإذن من الحكمة أن تكون سخيا مع غيرك بحسن نية عملا للمستقبل ؛ وفي ذلك يقول: وأشبع أصدقاءك بماجد لك بسبب نيلك الحظوة عند الإله (أي الملك) إذ لا أحد يعرف مصيره إذا فكر في الغد ، وإذا اعتور حظوته لدى الملك شيء فإن الأصدقاء هم الذين لا يفتئون يقولون : مرحبا . . . فعليك أن تستبق ودهم لوقت السخط الذي يهدد الإنسان ، ولكن سترى فيما بعد : أنه حينها تسوء حالك فإن فضيلتك ستكون فوق أصدقائك » .

<sup>(</sup>١) وهى القائلة : فرق تسد ، والغاية تبرر الواسطة .

و يجب على المرء أن يتحرى أخلاق أصدقائه: , فإذا كنت تبحث عن أخلاق من تريد مصاحبته فلاتسألنه عن شيء ولكن اقترب منه و تعامل معه ، على انفراد معه ، وامتحن قلبه بالمحادثة ، فإذا أفشى شيئا قد رآه أو أتى أمرا يجعلك تخجل له ، فعندئذ إحذر حتى من أن تجاوبه » .

على أن مسئوليات الاسرة كانت فى نظره أهم من الاصدقاء؛ فتراه يقول: « إذا كنت رجلا ناجحا ، وطد حياتك المنزلية ، وأحب زوجتك فى البيت كما بجب » .

وبعد أن ذهب هذا الكتاب إلى المطبعة أحضر إلى أحد فلاحي والأقصر، الذين يستخرجو ن السماد من وسط الخراثب الآثرية بشظية من الحجر الجيرى الأبيض عثر عليها في تلك الخرائب. فوجدت عليها كتابات يرجع عهدها إلى أكثر من ثلاثة آلاف سنة كتبت بالحبر ، وهي بضعة أسطر آقتبسها كاتبها من نصائح « بتاح حتب ، التي كان قد انقضي على وضعها إذ ذاك نحو ١٥٠٠ سنة . وكان المداد الَّذي كتبت به لا يزال أسود يقرأ بوضوح. وتلك الأسطر : هي صورة معدلة من نصائح ذلك الوزير المسن عن الزوجة . فخيل لي أن ذلك. الحكيم القديم قد دخل فجأَّة إلى حجرتى في الاقصر ليزودني بشيء أكثر مماعلمت عن أفكاره ، لأن إحدى الفقرات المعدلة كانت جذابة في محتوياتها إذ جاء فيها : « إذا كنت رجلا ناجحا فأسس لنفسك بيتا واتخذ لنفسك زوجة تـكون سيدة قلبك ، . ولكننا نجد في المتن القديم الذي كان أقل من ذلك شاعرية : « وأحب زوجتك كما يجب » . وقد عرف « الحب الذي بجب أن يكون ، بأنه حب يحمل في ثناياه الحب العملي الذي يجب على الزوج لزوجته إذ يقول: واشبع جوفها واستر ظهرها . . ومع أنه لا يوجد حد لمتع آلحياة الـكمالية تقف عنده مطالب المرأة فإن ما تعزه المرأة الحديثة وتشاركها فيه أختها القديمة فوق ضفاف النيل من العطور ينحصر في الروائح والدهان الغالية ، وهي التي لم ينس ذلك الحكيم السياسي المسن أن يضمها إلى قائمة حاجات زوج ابنه إذ يقول: « إن علاج أعضائها هو الدهان » . وبذلك يرى ذلك الوزير المسن العاقل أن الزوج الكيس هو الذي يجعل زوجته سعيدة أولا بالمحبة التى يلزمه أن يفسح لها فى قلبه الاعتبار الأول، ثم يأتى بعد ذلك بمستلزمات الجسم من غذاء وملابس، ثم بالسكاليات كالعطور والدهان؛ فنراه يقول: « اجعل قلبها فرحا ما دمت حيا، فهى حقل مثمر لسيدها»، وهذه الملاحظة الأخيرة قد سبقت ما جاء فى القرآن المنزل على الرسول محمد (عليه الصلاة والسلام) بعد مضى خمسة وثلاثين قرنا(1).

أما عن الأبوة فقد كان فيها « لبتاح حتب » آراء حاسمة ، فني ذلك يقول : د إذا كنت رجلا ناجحا وأسست لك بيتا وأنجبت ولدا اكتسب رضا الإله ( يقصد الملك ) ، فإذا عمل صالحا ومال إلى طبعك وسمع نصائحك وكانت خططه ذات نتائج حسنة في بيتك ، ومعتنيا بمالك كما يحب ، فابحث له عن كل شيء حسن فهو ابنك الذي ولدته لك « كا » ( نفسك ) ولا ينفرن قلبك منه . ولحكن إذا جنح إلى السوء وأعرض عن خططك ( يعني أوامرك ) ولم يعمل حسب نصائحك وصارت خططه لا خير فيها وتحدى كل ما تقوله . . . فعدئذ أقصه عنك لأنه ليس ابنك ولم يولد لك . . . » .

ومع أن ذلك الوزير المسن كان يقدر تماما قيمة النجاح الدنيوى واحراز الثروة فإنه كان يرى من الواجب ألا تطغى على روابط الأسرة ، فتراه يقول: ولا تكونن شرها فى القسمة ، وانبذ الطمع حتى فى حقك ، ولا تطمعن فى مال أقاربك فإن الالتماس اللين يجدى أكثر من القوة . . . وإن القليل الذى يؤخذ بالخداع يولد العداوة (حتى) عند صاحب الطبع اللين (يعنى الحلم) » .

ولما كان الطمع من أكبر الصفات الذميمة الداعية لتفكيك روابط الأسرة المتهاسكة ، تراه يحذر من ذلك فيقول : « إذا أردت أن يكون خلقك محموداً وأن تحرر نفسك من كل قبيت فاحذر الشراهة فإنها مرض عضال لا يرجى شفاق ه والصداقة معها مستحيلة ، لأنها تجعل الصديق العذب مرا ،

<sup>(</sup>١) وهو قوله تعالى : « نساؤكم حرث لكم فأنواحرثكم أنى شئنم » ( سورة البقرة آية ٢٢٢) وقد أشار المؤلف فقط إلى هذه الآية ولم يذكرها فأور دناها هنا للفائدة .

و تقصى ذا الثقة من سيده ، وتجعل كلا الأبوين كالغرباء ، وكذلك تفعل فى أخوة الأمهات ، وتفصل الزوج من زوجه ، فهى حزمة من أنواع الشر ، وعيبة بها كل شىء مرذول ، والشر ِه لا قبر له » .

وقد شفع « بتاح حتب » هذا البحث ، الذي ينطق بما للروابط الخاصة بالأسرة من القيمة العظيمة في بيت الإنسان ، بوجوب احترام أهل بيوت غيره ولو كانوا من غير ذوى قرباه ، فنجده يحذر الزائر تحذيرا شديدا من محاولته الاقتراب من النساء ، بل يحتم عليه أن يتباعد عنهن بقدر المستطاع ، فيقول في ذلك : • إذا أردت أن تحافظ على الصداقة في بيت تدخله سواء أكنت سيدا أم أخا أم صاحبا ، فاحذر القرب من النساء ، فإن المكان الذي يكن به ليس بالحسن ، ومن الحكمة إذن ألا تحشر نفسك معهن . ومن أجل ذلك يذهب ألف رجل إلى الهلاك بسبب منعة برهة قصيرة تضيع كالحلم ولا يجني يذهب ألف رجل إلى الهلاك بسبب منعة برهة قصيرة تضيع كالحلم ولا يجني الإنسان من معرفتهن غير الموت » .

على أنه توجد من تلك النصيحة صورة أخرى مستحدثة تصف طريق معاملة النساء بطلاوة أكثر بما سلف، هذا نصها: «وعند ما يفتتن الإنسان بأعضائهن البراقة [النص الحرف: أعضاء من الزجاج] فإنها بعد ذلك تصير مثل حجر «هرست» أى شيئا تافها، والأمر لحظة وجيزة مثل الحلم والموت يأتى بعده فى النهاية، وإننا نعلم أن جريمة الزنا [الخيانة الزوجية] كانت عقوبتها الموت فى الأزمان التى تلت ذلك العصر الذى عاش فيه « بتاح حتب »، ولا يبعد أن ذلك العقاب كان متبعا فى عهد الدولة القديمة.

ولقد كان رأى ذلك الوزير المسن فى الحظيات يمثل عصره طبعا، فقد خصهن بفقرة قصيرة يحض فيها على معاملة الحظية بالرفق، ويضاف إلى ذلك أيضا أرن ذلك الوزير قد حض ابنه فى تلك المناسبة على ألا يحاول قط افساد الصببة.

وتسود جميع حكم ذلك الرزير السياسى المسن روح الشفقة الكريمة ، وهي تبتدى في نظره أولا ببيت الرجل وأسرته التيكانت تعدرا بطتها على أعظم جانب من الأهمية والمكانة ، ثم تمتد إلى من توجد بينه وبينهم أى معاملة أو علاقة رسمية ، يبدو لنا ذلك مما يوصى به هذا الحكيم المسن ابنه بأن يتوخى في مسلكه المرح والابتهاج ، إذ يقول له : «كن باش الوجه ما دمت حيا » . ثم يستمر في كلامه متأثراً بروح تشعر بأنها هي أصل للمثل المشهور لدينا : « لافائدة من النحيب على لبن مهراق » .

وذلك المرح البالغ البادى من روح تلك الكلمات يتفق مع إلحاح ذلك الوزير المسن فى طلبه للراحة والترفيه .

ومن المحنمل أن بتاح حتب لا يشير فيها يأتى من كلامه إلى شيء أكثر من الحث على الاهتهام باقتناص الفرص للتمتع بألوان الطعام اللذيذة وتشنيف الأسماع بالموسيقي ومزاولة الرقص والتلهي بلعب الداما، والتلذذ بمشاهدة الحديقة الغناء والرياضة بالصيد في المستنقعات، أو الذهاب إلى ضيعته مستريضا محمو لا في محفة فوق أكتاف خدمه وحوله الذين يتحببون إلى سيدهم في أغانيهم وهم يرددونها على سمعه: « ما أسعد الدين يحملون المحفة! خير لنا أن تكونى علوءة من أن تكونى خالية » .

على أن « بتاح حتب » يحض ابنه بقوله له : إتبع لبك (أى روحك) ما دمت حيا ، ولا تفعلن أكثر مما قيل لك ولا تنقص من الوقت الذى تتبع فيه قلبك ، ولا تشغلن نفسك يوميا بغير ما يتطلبه بيتك ، وعند ما يواتيك الثراء متع نفسك لأن الثراء لا تتم ( فائدته ) إذا كان صاحبه معذبا » .

ولا غرابة فى أن تكون الشفقة عند رجل بمثل هذه الروح من الأمور المألوفة ، ولهذا نرى ذلك الوزير المسن يقول لابنه : « إذا كنت حاكما فكن شفيقا حينها تسمع كلام المتظلم ، ولا تسى وليه قبل أن يغسل بطنه ويفرغ من قول ما قد جاء من أجله ... وأنها لفضيلة يزدان بها القلب أن يستمع مشفقا ».

وليس هناك من شك فى أن تكون هذه الشفقة ذات علاقة وطيدة بالمعاملة الحسنة المبنية على الحق \_ ولا غرابة إذن إذا وجدنا الحق والعدالة قد اتخذا لهما مكانة فى «حكم بتاح حتب» تسامت على كل مكانة ، حيث يقول : « إذا

كنت حاكما تصدر الأوامر للشعب فابحث لنفسك عن كل سابقة حسنة حتى تستمر أوامرك ثابتة لا غبار عليها ، إن الحق جميل وقيمته خالدة ، ولم يتزحزح من مكانه منه خلق لأن العقاب يحل بمن يعبث بقوانينه ، وقد تذهب المصائب بالثروة ولكن الحق لا يذهب بل يمكث ويعتى ، والرجل المستقيم يقول عنه : « إنه متاع والدى قد ورثته عنه » .

ومن ثم كان نصح ذلك الشاب بأنه عند ما يقوم بأية مهمة يجب أن: « يتعلق بأهداب الصدق (أو الحق) ولا يتخطاه حتى ولو كان التقريز الذى يقدمه لا يسر القلب ». ولذلك كان لزاما على ذلك الشاب أيضا أن يبلغ رئيسه الحقائق حتى ولو كانت مرة.

ولا شك فى أن هذه السبيل كانت تتطلب قوة خلق عظيمة ، وهذا ماكان يرجوه ذلك الحكيم لابنه إذ يقول له: « حصل الأخلاق . . . واعمل على نشر العدالة وبذلك تحيا ذريتك ، .

وكذلك يذكر ابنه: « بأن الفضيلة التي يتحلى بها الابن لها قيمتها عند الآب، والخلق الحسن يبق شيئا مذكورا ». ويقول له أيضا: « فإذا استمعت ووعيت ما ألقيته عليك فإن كل صنيع لك سيكون على غرار عمل الأجداد. أما انطباق هذه الأشياء على العدالة فالفضل فيه برجع لهم ( أى للاجداد ) وذكراها لن تمحى من أفواه الناس لأن نصائحهم جديرة بالتقدير ، وكل كلة ستنقل ولن تمحى من هذه الأرض أبدا ، وسيكون للكلام قيمته حسما تنطق به الأمراء . . . . وعدما يصيب رئيسك شهرة جديرة بالنقدير فإنها ستبق حسنة أبد الدهر وستخلد كل من اياها . وإن الرجل الحكيم تنعم روحه باستمرار بقاء فضله على الأرض . والرجل العاقل يعرف بعمله ، وقلبه ميزان لسانه ، بقاء فضله على الأرض . والرجل العاقل يعرف بعمله ، وقلبه ميزان لسانه ، وأذناه بشمعان ما يفيد ابنه الذي يقيم العدل ويبرأ من الكذب » . وربماكان ذلك تسمعان ما يفيد ابنه الذي يقيم العدل ويبرأ من الكذب » . وربماكان ذلك الوزير المسن قد عبر عن روحه الخلقية أحسن تعبير حيا حذر من الطمع فيما سلف . وأننا نجده الآن في صورة المنتصر الظافر إذ يقول من غير كبير فيما سلف . وأننا نجده الآن في صورة المنتصر الظافر إذ يقول من غير كبير

مناسبة بما تقدم: «إن الرجل الذي اتخذ العدالة معياراً له وصار وفقا لجادتها يكون ثابت المكانة ». ولا نزاع في أننا نجد في هذا الكلام نغمة الحكمة العبرانية كما وصلت إلينا في كتاب « العهد القديم » وإن كانت حكمتنا هنا ( يريد حكمة بتاح حتب ) أقدم من حكمة العبرانيين بألني سنة .

وقد ختم ذلك الوزير المسن نصائحه لابنه بعبارة تحبب إلى نفسه العدالة إذ يقول له فى منتهاها: « تأمل ا إن الولد النجيب الذى يهبه الإله يقوم بأداء أكثر مما يؤمر . فهو يقيم الحق وقلبه يسير على صراطه . وبقدر ما قصل إلى ما وصلت أنا إليه سيكون جسمك سليما ويكون الملك مرتاحا إليك فى كل ما يحرى ، وكذلك تصل إلى السن التي وصلت إليها . وأن السنين التي عشتها على الارض ليست بالقليلة ، فقد بلغت العاشرة بعد المائة ، والملك قد حبانى بمكافأة تفوق كل مكافآت الأجداد لأنى أقت العدل للملك حتى المهات » . وقد لاحظما فيما تقدم ذكره أن أحد ألقاب الملك « وسركاف » كان لقب « مقيم العدالة » ، وهذا يدل على أن حكم « بتاح حتب » المذكورة كانت ذات مكانة راجحة لدى الجهات العليا حتى في أيام شبابه ،

ويتناول أكثر من نصف حكم « بتاح حتب ، أخلاق الإنسان وسلوكه . وما بق منها يختص بشئون الادارة وسلوك الإنسان الرسمى . ويلاحظ بوجه عام أن تلك الحركم تحث على توخى اللطف والاعتدال و تأكيد الذات الذى تصحبه الحكمة واللباقة . وكل ذلك فى الواقع ينم عماكان عليه ذلك الوزير من منتهى حسن الذوق وسلامته فى تقدير الأمور ووزنها بالميزان الصحيح ، مماعنى بتوصية ذلك الشاب باتباعه والسير على نهجه . فالحياة فيها الكثير مما يحلنا نحبها ، ويحب أن يحظى فيها الإنسان بقسط وافر من الاستمتاع البرىء ، وأن يحافظ على ساعات الراحة والدعة حتى لا تطغى عليها أعباء الوظيفة أو غيرها . ذلك إلى أنه يجب على المرء أيضا أن يكون دائم البشاشة والطلاقة لانه لافائدة من النحيب على مافات ، وبالجملة فإن النغمة التى تغلب على فلسفة نصائح ذلك الوزير المسن هى شدة اهتمامه بالاخلاق والوازع الحلق . وأبرز واجب تنطق به سطورها هى شدة إدع الحق وعامل الجميع بالعدالة » .

وخليق بهذا الحكيم القديم أن يؤكد لنا مرارا أن أعظم فضيلة دائمة يتحلى بها الإنسان في الحياة هي العدالة والخلق العظيم، فإنهما يبقيان بعد موته ولذلك تبقى ذكراه حالدة.

على أنه ليس من باب الصدفة أن تذكر مثل هذه الحقائق المقنعة في ملف بردى قديم يكشف لنا في الوقت نفسه عن جو مشيع بالرحمة والمحبة يسود حياة الأسرة ويوحى باحترام الوالدين وبرهما ، والتحذير بوجه خاص من وخامة عاقبة الشره الذي تقضى على وثام الأسرة بالتفكك . فإن كل تلك العواطف وليدة عالم اجتماعي واحد ونمت وترعرعت في بيئة واحدة ، فالأسرة هي العامل الأول في تلك العواطف ، وما بتى فهو الثمرة الطبعية لتلك الروابط الأسرية . لذلك نجد في حكم « بتاح حتب » تأكيدا قاطعا لما نستنبطه من نقوش المقابر ، ومن الصور التي رسمت على جدرانها ، من أن حياة الأسرة هي التي هيأت للإنسان في بادى " الأمر الشعور بالمسئوليات الحلقية .

وفى نفس ذلك العصر صارت أمثال تلك المسئوليات موضوعا للتفكير والبحث، وفيه أيضا بدأ التأمل الفكرى فى الطبيعة البشرية يعمل عمله، فكانت المقارنة بين الرجل العاقل والرجل الأحمق، وحصلت الموازنة بين صفتى الحير والشر، فكان ذلك فجر عالم جديد قوامه هذه القيم الجديدة. كا نشأ فى ذلك العصر الشعور بالشخصية المسئولة، وصار العالم الإنساني ميدانا جديدا لتطاحن المشاعر الحلقية المخلفة الغاية، فكانت تتصادم فيه قوى جديدة بأسلحة جديدة. وفى ذلك العصر الذي يعتبر أقدم العصور إدراكا لقيمة الفرد الإنساني الأخلاقية برزت الشخصيات الممتازة فسمت على دهماء القوم من النكرات التي غمرها جوف الماضى القديم. فاستطاع الرجل القوى أن يحدث تأثيرا فى المجتمع بماكان يتحلى به من المزايا العقلية والصفات الخلقية البارزة.

وقد حفظت لنا آثار ذلك العصر الناريخي العظيم أسماء بعض أصحاب تلك الشخصيات الممتازة . في خلال القرن الثلاثين ق . م . نجد . أمحو تب ،

وهو وزير عظيم في الأسرة الثالثة استبدل لأول مرة في التاريخ ببناء اللبن والمخسب والغصون ـــ وهو الذي كان سائدا في عصره ــ البناء بالأحجار الضخمة وأوجد بذلك أول عمارة بالحجر في العالم، وصار يعد بذلك أول فرد بالرز الشخصية في التاريخ البشرى. وأما كلما ته الحكيمة الغالية ومعارفه الطبية فقد صيرت اسمه ذا شهرة متداولة في البيوت مدى آلاف السنين، ولكونه طبيبا عظيما صار موضعا للتعظيم والإجلال واسمه لا يزال يذكر بعد اسم واسكلبويس " الإغربق، وهو المعروف عند الرومان باسم « اسكولابيس " المحلوليس " المحلولية في كل العصور. وبالرغم من ضياع كلما ته الحكيمة للآن فإن أخلافه ظلوا يقتبسونها مدة خمسة عشر قرنا بعد وفاته .

وهنالك وزير آخر من الحكاء يدعى «كاجمنى » عاش فى القرن الثلاثين قى . م . (أى أنه كان موجودا بعد زمن «أمحوتب » بمدة قصيرة) ويعرف أن له وصايا حكمية أيضاكان قد ألقاها على ابنه ، غير أنها أيضا لم تصل إلينا وكذلككان يعيش بعد «أمحو تب» بقرن واحد الحكيم، حرداد ف» بن الفرعون «خوفو » بانى الهرم الأكبر بالجيزة ، وقد بقيت أمثاله الحكيمة على أفواه الناس بجانب أمثال «أمحو تب » أكثر من ١٥٠٠ سنة فى الأزمان الغابرة .

غيرأنه لم يبق لنا من أقوال أولئك الحكماء الذين عاشوا في عصر الأهرامات إلى يومنا هذا إلا نصائح ، بناح حتب ، التي لم تكن إلا جزءاً ضئيلا مما خلفه ذلك العصر الأول العظيم عن العقل البشرى .

ويجب أن نضع مع أصحاب تلك الشخصيات أول عالم مجهول فى العلوم الطبعية ، وهو امؤلف أقدم رسالة علمية تبحث فى الجراحة ، وربما يرجع عهده إلى عهد ، أمحو تب ، نفسه . ومؤلف تلك الرسالة الذى هو أقدم عالم طبعى عرف لنا للآن ، يعد أول إنسان ميزبين القوى الطبعية والقوى الآلهية ، إذ ذكر فى بيانه عندما كان يفحص إصابة فى رأس إنسان أن أصلها يرجع إلى سبب خارجى ، وعبر عنها بالفاظه التي كتبها فقال : « إنها شى عطراً من الخارج » أى أن الحادث جاء من الخارج . ولكن بالرغم من الاعتراف بأن الإصابة فهرالنسيو

قد نتجت من سبب طبيعي خارجي فإنها اعتبرت في الوفت نفسه إصابة تحتمل في ثناياها « سر حسن الحظ » أو « سوء الحظ » . وقد عبر الجراح العتبق عن ذلك يقوله: « يعني نفس إله خارجي أو الموت، لا من حدوث شيء قد تولد من لحم المريض . . وقد ميز هنا بين مجال الاسباب الطبعية في نظام جسم الإنسان الداخلي، وبين دائرة « حسن الحظ ، أو « سوء الحظ » الأمر الذي كانت تسيطر عليه الآلهة . وهذه الملاحظة العويصة هي على ما أعلم أول شي. من نوعه عثرنا عليه في مخلفات التفكير الإنساني الذي بق للآن (١) . كذلك مدأ في ذلك العهد التعبير عن قوة الشخصية والقوى التي نعبر عنها بقوى الأخلاق، لا في المؤلفات المدونة التي وضعها رجال الفكر والتأمل مثل « بناح حتب ، فقط ، بل صارت كذلك تلمس بوضوح في منتجات الفن في ذلك العصر وبخاصة في إنتاج أعظم المثالين العباقرة الذين أنتجوا أقدم تماثيل وصلت إلينا للآن. فكان قد نتج عن اتباع الخطة الثابتة المتفق عليها في فن النحت لمدة طويلة أن استجد طراز في نحت تماثيل الأشخاص في الدولة القديمة يكاد ينقصه أو ينقصه كلية إبراز الصفات المميزة لشخصية صاحب التمثال، ومن الجائز أن مثالى ذلك العصر كانوا يظهرون لنا في التماثيل التي نحتوها أقدم المعايير للصور البشرية ليكشفوا لنا عن وحدة الأشكال الناتجة من التأثيرات التي أوجدها ذلك النظام الخلقي الطويل المدى الذي محا ماكان بين طبقات المجتمع من الفوارق . على أن هذه الظاهرة لذلك النوع من النحت قد بالغ في تأكيدها النقاد الأحداث، يدل على ذلك أن أعظم ما أخرجه نحاتو عصر الدولة القديمة يظهر لنا أنهم كانوا قد بدأوا يبرزون قوة الشخصية الممتازة واستقلالها حينها أخذت تبرز لنا لأول مرة في شخص الفرعون المهيب . يظهر لنا ذلك بوضوح مؤثر في صور ذلك العصر المعبرة التي في مقدمتها تمثال « خفرع » بانى الهرم الثانى بالجيزة ، مما كان له بلاشك تأثير عميق في التصورات الخاصة بالإلهبة . ويضاف إلى ذلك بحموعة كبيرة من الصور تنقل إلى مخيلتنا

See The Author's Edwin Smith Surgical Papyrus, Vol I, P.P. (1) 212 - 214, (2 Vols. Chicago, 1930).

تأثيرات هامة عن شخصيات تلك الطائفة من عظها، الرجال الدين كانوا يحيطون بالفرعون في عصر الإهرامات، من رجال السياسة والحكماء والفنانين ورجال العهارة والمهندسين، وهم الذين جعلوا من مصر منذ خمسة آلاف سنة مضت بلداً يضم عجائب المبانى التي لا تزال إلى يومنا هذا تعدمن عجائب الدنيا، في حين أن مبانى غرب آسيا أفيم معظمها من الطوب طوال العصر الذى سبق بناء القصور الإمبراطورية في فارس وقد محيت الآن عن آخرها . وهذه الموازنة لاتخلو من الأهمية وتؤيد الاعتقاد بأن مصر كانت البلد الذى ولد فيه أول عصور الشخصيات العظيمة .

على أن ظهور أولئك الرجال ذوى الشخصيات العظيمة لم يكن وليد الساعة بل كان ثمرة التجاريب والحياة النظامية مدى ألف سنة من تاريخ البشر. فكانوا أول رجال أمكنهم الرجوع بالبصر ليجيلوا أنظارهم فى ذلك الماضى حيث يشرفون على مشهد عميق من حياة الإنسان الأولى. ولا بد أنهم كانوا أثناء قيامهم بذلك يتلسون فى الظلام أحسن تعبير يعبرون به عن آرائهم نحو نظام بنى البشر، على أن يكون ذلك التعبير منضمنا سر تلك الأعمال العظيمة التي ورثوها عن أسلافهم السابقين.

وقد انهى بهم الأمر فعثروا على بغيتهم التى نشدوها فى التعبير عن ذلك بكلمة واحدة جامعة حوت فى ثناياها كل معانى السمو والرفعة فى الحياة البشرية، تلك السكلمة هى « ماعت » ، التى تعد من أقدم التعابير المعنوي ذات المعانى المتعددة التى وصلت إلينا من كلام بنى الإنسان منذ الأزمان الغابرة ، وهى التى سبق لنا التعبير عنها هنا بالكلمات الآتية : « الحق » و « العدل » و « الصدق » ، وذلك لان تلك المعانى كلها قد انهى الأمر بأن مثلت فى لغة المصريين الأقدمين بهذه السكلمة الواحدة « ماعت » ، وتلك الكلمة كانت تستعمل عند أجدادهم فى أول الأمر لأداء معنى واحد فقط هو «الحق» بمعنى «الصواب» ، كا نستعمل غدة عن كلمة ، صواب ، هذه فى العلوم الرياضية والأخلاقية معا .

ثم إنه في بداية عصر الدولة القديمة أخذ معنى كلمة « ماعت ، هذه يتسع

تدريجاً حتى صار يشمل معنى واسعا عظيها ، فلم تكن تعنى نقيض الباطل فقط بل تعنى نقيض الباطل فقط بل تعنى نقيض الإخطاء الحلقية على وجه عام أيضا . على أننا لا نعلم متى بدأ هذا التطور في معنى تلك الكلمة ، غير أن الذي يجدر بنا ملاحظته هنا أن كلمة ، ماعت ، هذه لم ترد في الجزء الذي عثر نا عليه من المسرحية المنفية ، وإن كان من الجائز أن عدم ذكرها في هذا الجزء راجع إلى مجرد المصادفة المحضة .

وبعد سنة . . . ٣٠٠ ق . م . بدأ عظها. رجال الدولة القديمة يجدون فى معانى كلمة « ماعت ، ما يعبر عن الأمور التيجاءت وليدة التجارب القومية والتي كان لها أثرها فى الحياة العامة للأمة . فع أن تلك الكلمة العظيمة لم تفقد شيئا من دلالتها على صفات الإنسان الحلقية الشخصية ، فإنها صارت تعبر أيضا فى نظر عقول رجال الفكر فى الدولة القديمة عن معنى النظام القومى أى النظام الحلق للأمة والكينونة القومية التي تسير تحت سلطان إله الشمس .

ولنعد بذاكر تنا الآن قليلا إلى ذلك الماضى الذى أمكن حكماء الدولة القديمة أن يرجعوا البصر للتأمل فيه ، ذلك الماضى المتسع المدى الذى كان في أنظارهم سببا لاتساع معنى كلمة « ماعت ، أيضا حتى ألبسها كل تلك المعانى الآنفة . فقد كان لدى أولئك الحكماء قوائم بأعمال الملوك الأوائل الذين حكموا البلاد المصرية قديما قبل العهد الذى تأسس فيه الاتحاد الأول، فكانوا على على علم بأن ذلك الاتحاد قد مهد له حكم الدويلات المحلية الصغيرة ، وأنه بما تم فيه من توطيد أركان النظام في مصر قد أفضى مرة ثانية إلى قيام الاتحاد الثانى الذى دام عهده ألف سنة ، أى من حوالى القرن الخامس والثلاثين إلى حوالى القرن الخامس والثلاثين إلى حوالى القرن الخامس والثلاثين إلى حوالى القرن الخامس والثلاثين ألى حوالى القرن الخامس والثلاثين ألى حوالى القرن الخامس والثلاثين ألى م

ومن المهم جدا أن نلاحظ أن هذه هي أول مرة في تاريخ البشر نجد فيها ألفا كاملا من السنين المنصلة الحلقات دون أن يمس فيها اتصال الخبرة القومية أو بعبارة أخرى اتصال التطور البشرى. في هيئة قومية موحدة ، فقد كان تطورا ثابتا قامت فيه أمة يبلغ تعدادها بضعة ملايين من النسمات البشرية لأول مرة فوق الكرة الأرضية بتأسيس بناء ضخم من الحياة البشرية المنظمة دام مدة ألف سنة متوالية لا انفصام لها .

وقد كان التأثير البالغ الذي استولى على نفوس أولئك الحكاء من تأملهم في حالة تلك الحكومة الراسخة الأركان ونظامها الدقيق الذي كان يسير بدون انقطاع طوال مدة ذلك العصر هي التي جعلت كلمة ، ما عت ، المصرية القديمة تتسع وتزيد زيادة محسوسة فتحمل من المعانى أكثر بما كانت تحمل من قبل ، حتى صارت في نهاية الأمر لا تدل فقط على معنى « العدل » أو « الصدق » أو « الحق » ، بما كان يتصور رجال عصر الأهرام أنه شي يترسمه ويسير بمقتضاه الفرد الإنساني ، بل صارت أيضاً تدل على معنى الحقيقة الواقعة التي تسود الناحية الاجتماعية و الحكومية ، بل أصبحت تلك الكلمة تعبر عن النظام الخلق للعالم ، وصار هذا النظام وحكومة الفرعون يدلان على معنى و احد . وقد كان كبير القضاة في الحاكم المصرية القسديمة يحلي صدره بصورة من اللازورد رمزا للإلهة ، ما عت ، وكان من عادة القاضي أن يشير إلى المحق من المتخاصين الواقفين أمامه بتوجيه ذلك الرمز إليه .

وكان الحكيم « بتاج حتب » يفخر بسيادة « ماعت » وخلودها فيقول : « إن م عت عظيمة وتصرفها باق فلم تخذل منذ زمن بارثها » .

وكثيرا ما نجد على الآثار القديمة أن ماعت هى الشيء الذي يعتبره الفرعون شخصا يشد أزره أمام الفوضى والظلم والحداع الذي كان يقع ضده من مناهضيه للاستيلاء على العرش ، بمن كانوا يبتلون الشعب بما يحدثونه من سوء النظام . ولقد كانت ألف السنة التي قصتها الحكومة المنظمة بتلك الكيفية هي التي وضعت أمام أعين حكاء الدولة القديمة تلك الصورة الجليلة التي تمثل الآثر الفعال والإحسان البالغ اللذين أسدتهما «ماعت » ، بما أسبغ عليها معنى تاريخيا لم يكن من المكن اكتسابه بطريقة أخرى .

ومن الواضح أن المجتمع والحكومة معا ، وكذلك التأثيرات الاجتماعية والحـكومية معا ، قد أدت جميعها إلى ذلك النظام الذى قام بتلخيصه الحـكاء المصربون القدماء في كلمة جامعة واحدة هي « ماعت » .

فإن « ماعت » قد نشأت في أول أمرها بمثابة أمر شخصي خاص بالفرد

للدلالة على الخلق العظيم فى الاسرة أو فى البيئة التى تحيط بالإنسان مباشرة ، ثم انتقلت بالتدريج فى سيرها إلى ميدان أوسع فصارت تمثل الروح والنظام للإرشاد القومى والإشراف على شئون البشر بحيث تكون الإدارة المنظمة مفعمة بالاقتناع الخلق .

وبتلك الكيفية وجدت لأول مرة بيئة ذات قيم عالمية ، وحينها بدأ المصريون يتصورون الحاكم الإلهى لهمذه البيئة كانوا في الحقيقة يسيرون في الطريق المؤدى إلى عقيدة التوحيد السامية . وكان ذلك الحاكم الإلهى هو إله الشمس ، وقد تخيل القوم روح حكمه في شكل شائق بأن تصوروا ، ماعت » في هيئة إلهة وجعلوها بنت الشمس . وبالسير في هذه السبيل وصل المصريون في النهاية ، كما سيأني ، إلى عقيدة التوحيد الرقيعة ، فلم يكن من مجرد السدفة أن بلغوها قبل أن تهتدى إليها أية أمة أخرى بزمن طويل . وكذلك لم يكن من باب المصادفة أن كان ثاني الشعوب اهتداء إلى عقيدة التوحيد لم يكن من باب المصادفة أن كان ثاني الشعوب اهتداء إلى عقيدة التوحيد أنبيائهم : ، إليكم يا من تخافون اسمى ستشرق شمس العدالة تحمل الشفاء في جناحيها (۱) . ( ملاخي ٤ – ٢ ) . ويشير هذا التعبير بداهة إلى إله الشمس المصرى القديم الذي يرسم عادة بصورة قرص الشمس المجنح .

وبذلك يتضح لنا على الفور عندما ننظر إلى الأمام متجهين نحو آسيا ، لماذا أنت حضارة غربي آسيا متأخرة في مثل هذا التطور ؟

فالتصور المصرى للنظام الإدارى والخلقى العظيم، الذى أطلق عليه إسم ماعت ، والذى صار أسمى مظهر للحضارة الشرقية القديمة ، كان كما رأينا نتيجة للتطور الاجتماعى الحكومى مدة ألف سنة من حياة أمة عظيمة موحدة ثابتة منظمة كانت تخطو دائما فى خلالها نحو الارتقاء والتقدم . فى حين أن فكرة ذلك النظام الإدارى والحلق ، بالرغم من تمثيله إلى حد ما فى الصورة

<sup>(</sup>١) وتشرق لكم أبها المتقون لاسمى شمس البر والشفاء في أجنحها .

الجيلة التي ظهر بها الملك العادل بعد ذلك العهد بألني سنة على يد الأنبياء العبرانيين، فإنه لم يظهر بشكل واضح في غربي آسيا إلى أن جاء و روستر، يحمل نظامه الخلق العظيم، وذلك بعد أن علت كلمة بلاد فارس في عهد وقورش، وخلفائه. وفي تاريخ غربي آسيا ما ينبئنا بوضوح عن سر استحالة ظهور هذا النطور فيه قبل ذلك العهد. إذ نجد في مصر التي كانت تعرج في مراقي التقدم في عهد الاتحاد الثاني وعصر الدولة القديمة، حضارة كانت ممرة عهد لا يقل عن ألف سنة من التجارب الاجتماعية يقودها نظام قومي ذو أسس ثابتة نشطة، فيها من القوة الحيوية ما مكنها من الدوام أكثر من ألف السنة التي مكثتها، في حين أن بابل التي كانت تعتبر أشهر ممالك غربي آسيا وقتئذ قد استمرت خلال ألف السنة هذه ترزح تحت عبء الفوضي من جراء الحروب الصغيرة التي كانت في معظم ذلك الوقت تشتعل نير أنها بين دويلات الحروب الصغيرة التي كانت في معظم ذلك الوقت تشتعل نير أنها بين دويلات المدن التي كانت تألف منها وقتئذ.

أما فى مصر فإنها كانت حتى قبل بداية هذه الألف من السنين قد انتهت من الشحناء التى كانت قائمة بين دويلات مقاطعاتها بزمن طويل . حفا إن الحضارة المادية كانت متساوية فى أعمارها فى كل من غربى آسيا ومصر ، ولكن الحضارة فى أوسع نواحيها ليست إلا نتيجة لتطور اجتماعى طويل . ومن ثم نجد أن البراهين التى يتمسك بها الأثريون للاستدلال على أن المدنية البابلية (التي لم يكن لديها الفرصة الكافية للنمو والتطور الاجتماعى المطرد ) كانت أقدم من المدنية المصرية ، بحجة ما عثر عليه من البرت النحاسيه وصناعة صياغة الذهب ، ليست إلا براهين سطحية لا تستحق النقد والتفنيد . ولا جدال فى أن التقدم السياسي والاجتماعي و تطور الحضارة البشرية على وجه عام ، كان ظهورها كلها فى وادى النيل متقدما بعدة قرون على أمثاله فى غربى آسيا . والحقيقة أن الحضارة فى ، بابل ، أتت متأخرة فى تطورها الديني والاجتماعى والسياسي عن حضارة مصر بما لا يقل عن ألف سنة .

وتلك الحقيقة لها أهمينها إذ تعدنا لفهم الأهمية الفريدة لمدة ألف السنة العظيمة التي تطورت فيها الحضارة في مصر ذلك التطور الخطير . فعلى ضفاف

النيل بالذات نرى طليعة التقدم البشرى أى بوادر شعور الإنسان لأول مرة بكنه الفتح الذى بدأه، وبعد أن جنى ثمرة التجارب القومية التي استمرت ألف سنة أخذ يعد نفسه لخوض معركة الشئون الاجتماعية التي كانت تتهيأ لمهاجمته من الداخل. فقد ظفر هو فها في تلك المدة بأعظم الانتصارات الباهرة على أعدائه الخارجين، في عالم القوى المادية. ولكنه الآن أمام الوازع الداخلي الذي صار هو الآخر بدوره يطلب منازلته لدخول ميدان جديد أسمى من ميدان المادة، بعد أن كان ذلك الميدان السامى لا يعرف عنه المصرى القديم شيئا إلا القليل.

وتوجد عندنا الأدلة القاطعة على أن أقدم المبادئ الخلقية عند قدماء المصريين أخذت دورها في النمو وهي مقرونة بإله الشمس لا بالإله « أوزير ، ، لإن نصائح « بتاح حتب ، تقول بجلاء إن إله الشمس هو خالقها ( أى خالق العدالة ). نجد ذلك واضحا في فقرة من وثيقة يرجع عهدها إلى الدولة الوسطى حيث حشر أتباع . أوزير ، فيها أسمه حشرا . وهذا دليل هام على اشتعال نار الحرب الدينية التي كان يزكيها أتباع « أوزير » في ذلك العصر ، ومما يؤسف له في هذا الصدد أن أول إله تخيله المصريون قاضيا خلقيًا في عالم الحياة الآخرة لم يذكر اسمه بالنص وإنما وصف بأنه . الإله العظيم ، فقط من غير أن يذكر له اسم. وقد وردت هذه الصفة بتوسع فى فقرة واحدة بالعبارة التالية : . الإله العظيم رب السماء، ، ولذلك لا يكاد يوجد مجال لأن يكون المقصود من هذه العبارة أي إله آخر غير إله الشمس. وهذا الاستنتاج يؤيده جميع ماوجدناه من الكتابات في متون الأهرام حيث يعبر مرارا وتكرارا عن آله الشمس بأنه «رب المحاسبة في الآخرة ». ولا نزاع في أن هذا الإله هو الذي يقصده و إنتي » أحد أشراف « دشاشة ، في قوله : « أما من جهة كل الناس الذين سيعملون السو . ضد هذا ( يريد القبر ) والذين يعملون أي شيء يسبب خراب هذا القبر والذين يتلفون الكتابة التي فيه ، فإنهم سيحاسبون على ذلك أمام الإله العظيم رب الحساب في المكان الذي تحاكم فيه الناس . .

أما التطور السريع الذي ظهر فيها بعد في النصائح الخلقية في مذهب ، أوزير، وكذلك استيلاء ، أوزير » على مكانة القاضى في المحاكمة الأخروية فلم يكن قد ظهر بعد في متون الأهرام ، لأن التطور الذي جعل تلك العناصر تظهر بوضوح في عهد الدولة الوسطى كان قد بدأ في ذلك العصر المظلم الذي جاء إثر انتهاء عصر الأهرام . وعلى ذلك يكون إله الشمس ـ خلافا للرأى السائد ـ هو أقدم الحامين للخلق الفاضل وأول من سمى بالقاضى العظيم في عالم الحياة الآخرة .

وأما «أوزير » فإنه ظهر بعد ذلك العهد بألف سنة قاضيا خلقيا عظيما فى الحياة الآخرة ، على إثر اعتباره المدعى المنتصر فى محاكمة عين شمس وحامى الأموات الذى تغلب على كل أعدائه . على أن اغتصاب «أوزير » لهذه المكانة يعد دليلا آخر على التطور الذى لم يكن فى الإمكان مقاومته فى صبغ الديانة المصرية القديمة بالصبغة الأوزيرية . وإلى هذه الاحداث التي جاءت متأخرة والتي استق منها العلماء الاحداث آراءهم ، يرجع السبب فى النتيجة الشائعة القائلة بسيادة «أوزير » الخلقية من عهد بعيد . وعلى أية حال فإن أقدمية المذهب الشمسى واضحة تماما فى هذا الموضوع كما هى واضحة فى تفاصيل أخرى .

على أن هذه المطامح الخلقية المبكرة كانت لها حدودها، إذ لاننسى أننا نتناول البحث فى عصر مضى عليه الآن ما بين ٥٥ ك ٥٥ قرنا من الزمان . وقد رأينا أن أهم الانتصارات التى قام بها الإنسان فى ذلك العصر القديم كانت فى منازلة القوى المادية ، وقد خرج منها خروج الظافر الغالب، فى حين أن الإنسان القديم وهو فى وسط طائفة من الارتباكات ذات المؤثرات المضللة قد أُخذيرى قبسا صغيرا من القيم الجديدة التى تسمو فوق الأعمال المادية المجردة .

ولا نزاع في أن سيطرة ، ماعت ، بقيت في جملتها المثل السامى في نظر الحكما، ، ولكن الفساد في الجهات الرسمية جعلت تحقيقه أمرا مستحيلاً . شأنه في ذلك شأن الفساد الذي لا يزال للآن العقبة القائمة في وجه العدالة عند الحكومات الشرقية إلى أبامنا هذه (١) .

<sup>(</sup>١) يشير هذا إلى أن المؤلف متأثر بتعصب الغربيين في آرائهم عن شعوب الشرق.

فيجب ألا نتخيل إذن أن الواجبات الى كان يفرضها ذلك التصور الخلق كانت شاملة عامة ، أو أنه كان فى مقدوره أن يشمل كل ما ندركه نحن فى معناه من الصفات . فمثلا نجد أن مستلزمات القاضى العظيم فى عالم الآخرة كانت لا تتناقض مع أفظع الملاذ الشهوانية ، إذ لم تكن تلك اللذات الشهوانية المباحة فى عالم الآخرة مقصورة على ما صورته لنا متون الأهرام بل نص على الطرق الفعلية التي يحصل بها إشباع تلك الشهوات ؛ ولذلك كان يؤكد للملك المتوفى خيازته على اللدة البهيمية فى أشنع معانها . من ذلك ما جاء فى بعض النقوش من :

ومهما يكن من أمر فإن نشأة الاعتقاد بأن النعيم فى جميع صوره يتوقف على ما للإنسان من الصفات الحلقية فى الحياة الدنيا ، تعد من الحطوات الحطيرة ، ولا بد أن يكون الشعور القوى بالوازع الحلق هو الذى جعل الفرعون نفسه ، المقدس المعتبر فوق كل قانون أرضى ، معر ضا للحضور أمام ذلك القاضى السماوى ، ومكلفا بأن يتزود لذلك بالزاد الحلق . وهذه الحطوة لا يمكن الوصول إليها طفرة واحدة . ومن الممكن أن نرى حتى فى مدة القرن ونصف القرن التى شغلتها عصر متون الأهرام بعض أثر التقدم فى الشعور الحلق وهو يشمل بأحكامه الشديدة حتى الملك نفسه . فنجد مثلا فى فقرة من الحلق وهو يشمل بأحكامه الشديدة حتى الملك نفسه . فنجد مثلا فى فقرة من وقد حدث أن تلك الفقرة التى وردت بها هذه العبارة قد وجدت بصورة عختلفة فى نقوش هرمى « وناس ، و ، تيتى » ، وكانا ملكين حكما قبل « يبيى » . عختلفة فى نقوش هرمى « وناس ، و ، تيتى » ، وكانا ملكين حكما قبل « يبيى » . فى كل من النصين المعدلين لا نجد ذكر آلعبارة البراءة . وينتج من ذلك أنه بعد مضى مدة تتراوح بين الستين والنمانين سنة رأى كاتبو تلك المتون أن بعد مضى مدة تتراوح بين الستين والنمانين سنة رأى كاتبو تلك المتون أن المنافوها .

على أنه ليس من السهل أن يقرأ الإنسان تقدم شعب ما ورقيه الروحى والعقلى في آثار هي قبل كل شيء مادية كما لوكان يقرؤها في الوثائق الأدبية .

إذ من السهل أن يضل الإنسان ويخطى في ترجمة تلك الإشارات الصديلة التي عدنا بها تلك الآثار المادية المحصة . والواقع أن هذه الآثار يخني وراءها طائفة من القوى الإنسانية والتفكير البشرى لا يمكننا الاهتداء إلى معظمها . ومع ذلك فإنه يكاد يكون مستحيلا على الإنسان أن يتأمل مقابر ملوك الاسرة الرابعة الهائلة المعروفة بأهرام الجيزة ثم يوازنها بالمقابر الملكية الصغيرة التي أقامها ملوك الاسرتين التاليتين بعدها دون أن يرى وراء هذا التغيير المفاجىء والمدهش معا أسبابا فوق الاسباب السياسية المحضة ، فأهرام الجيزة العظيمة ، كا قلنا من قبل ، عمل حرب القوى المادية الهائلة بغية الوصول بالعوامل كا قلنا من قبل ، عمل حرب القوى المادية الهائلة بغية الوصول بالعوامل ليس في الإمكان اختراقه حتى يحفظ فيه إلى الابد مع كل ما كان يربط روح الملك بالحياة المادية قبل الموت . ومع أن أهرامات الجيزة العظيمة تدل بعظمتها على أمها أكبر شاهد باق ينطق بظهور أقدم إنسان منظم ، وبانتصار بعظمتها على أمها أكبر شاهد باق ينطق بظهور أقدم إنسان منظم ، وبانتصار الجهود المنضافرة ، فإنها في الوقت نفسه برهان صامت يعبر تعبيراً فصيحاً عن عاولة الإنسان الحصول على نعيم مقيم خالد بالقوة المادية المحضة .

ولم يكن من الممكن لمثل ذلك النصال الهائل صد قوى التحلل والفناء أن يستمر في طريقه إلى غير نهاية ، وذلك لأسباب طبعية محضة انضمت إليها اتجاهات سياسية أيضا . ولكن مع كل هذه الأسباب مجتمعة فإن مجرد إدخال متون الأهرام في المقابر الملكية خلال القرن ونصف القرن الأخيرمن عصر الأهرام كان على وجه التقريب في حد ذاته تخليا عن ذلك الصراع الهائل المعتمد على القوى المادية والتجاء ظاهرا إلى عوامل أخرى أقل طهوراً من ذلك . كا أن الاعتراف بالحساب في الآخرة وبحاجة الإنسان إلى قيم خلقية يتصف كما أن الاعتراف بالحساب في الآخرة وبحاجة الإنسان إلى قيم خلقية يتصف بها في الحياة الآخرة يعد في الواقع أعظم من ذلك أهمية في نفس هذا الاتجاه . فهذه الحلوة تعلم لنا التحول من الارتكان على العوامل الظاهرية الحارجة عن شخصية المتوفى إلى الاعتماد على القيم النفسية الباطنة . وبذلك بزغ فجر عقيدة خلود الروح لاول مرة على عقول البشر ، باعتبار الابدية أمرا يحصل عليه الإنسان بالروح لا بالجثمان .

وقد كان ذلك فاتحة عهد انتقال من المزايا المادية الظاهرة إلى الصفات الروحية الباطنة؛ ولذلك كان أيضا خطوة من الخطوات الهامة التي كنا نترقبها في ذلك المنهج الطويل، وهي ابتداء ظهور الشخصية المستقلة بعد أن كان كل شيء ينسب إلى جملة الشعب، أي أن فجر ظهور كفاية الشخصيات الفردية وتفوقها قد طلع على عقول أولئك الناس الذين عاشوا في ذلك العالم القديم. وصارت مثلهم العليا تنتمي إلى أخلاق أكبر الآلهة عندهم، كما اعتبر ملك ذلك الإله عالما خلقيا عظيما يتولى الملك في الأرض إدارته وتدبير أموره نائبا عن الإله لفائدة الأمة المصرية.

بذلك الفوز السامى القويم تم هذا التطور الذى أحرزه عصر ألف السنة التى بدأت مع بداية الاتحاد الثانى وانتهت بعد حلول سنة ٢٥٠٠ ق. م. بقليل.

## الفصِّ للعَاشِرُ

## انهيار المذهب المادى وأقدم عهد للتخلص من الأوهام

تعد أهرام الجيزة دليلا قويا على السيطرة والثروة اللتين كانتا متجمعتين في أيدى فراعنة الأسرة الرابعة ، وبقاء تلك المباني الرائعة مدة تقرب من خمسة آلاف سنة يعتبر دليلا آخر يعزز ذلك، إذ أن الفرعون الذي كان في مقدوره أن يجمع كل ثروة رعاياه ومجهودهم وهم عدة ملايين لإقامة ضريح يبلغ ارتفاعه ٨١٦ قدما ، ومساحته لا تزال تشغل نحو ١٣ فدانا من المبانى الصلبة ، لا بد أنه كان قد جمع في يده زمام حكومة قوية مركزة . ولا شك أنه كان يستعمل تلك السلطة دون أن يكترث كثيرا بالآلام التي كانت تعانيها الإنسانية من تسحيره إياها في تلك الاعمال الشاقة . ونحن نعلم الآن أن كبار الموظفين الذين كانوا يديرون دفة تلك الإدارة العظيمة قد أثروا منها تدريحا ، وبخاصة من الاراضي التي كان الملك يهبها إياهم، وبذلك أسسوا لانفسهم ضياعا عظيمة حتى صاروا يعيشون كما يعيش حكام الإقطاعيات في مقاطعاتهم ، وبعد انقضاء بضعة قرون وصل أولئك الموظفون إلى درجة عظيمة من الاستقلال. أي أن حكومة البلاد التي كانت مركزة في يد الملك والتي تنطق بها صخامة المقابر الملكية الشاسعة الأرجاء بالجيزة أخذت تنحدر نحو اللامركزية التامة ، ولم يأت عام ٢٥٠٠ ق . م . حتى صارت الدولة المصرية القديمة ،ؤلفة من جموعة من الإقطاعات المفككة الأوصال مهددة بفقد كل رابطة بينها، تكاد تقضى عليها عوامل التمزيق والنفريق . وبذلك نرى أنه في فترة تقدر بأقل من ألغي سنة قامت أولى المدنيات بدورة التطور كاملة ، من توحيد كلمة رؤساء المقاطعات المحلمين في عصر ما قبل التاريخ إلى تأليف حكومة متحدة من تلك المقاطعات جميعا عن طريق أقصى درجات تركيز السلطة ، ثم عادت ثانية إلى

اللامركزية بخطى متوالية إلى أن رجعت سيرتها الأولى، حيث صارت مكونة من مقاطعات محلية مستقلة . فكانت هذه أول دورة في تجارب البشرية . وقد رأينا أنها تركت أثراً بالغا عميقا في عقول رجال الفكر ، إذ صار في مقدورهم لأول مرة عندنهاية الدولة القديمة أن يرجعوا بأبصارهم إلى ذلك الماضى القديم والتأمل في ذلك المنهج الطويل من قطور النظام البشرى . وقد تبين لهم كيف أن أخلافهم ، بتأثير سير هذا المؤكب العظيم الممثل لاقدم حياة بشرية منظمة في التاريخ ، وسنرى قد نقلوا تدريجا آلهة الطبيعة القدامي إلى مملكة الشئون الاجتماعية ، وسنرى الآن تأثير التجارب الاجتماعية النامي على أفكار هؤلاء الحكماء بشأن الإنسان والسلوك البشرى وعن الإله .

والأرجح أنه بعد سنة ٢٥٠٠ ق. م. بقليل انهارت حكومة الدولة القديمة أى الاتحاد الثَّاني ومزقت أوصال البلاد شر ممزق . وخلال أوقات الشجار الذي كان قائمًا بين الأشراف المحليين على أثر ذلك الامهيار ظهر عميد أسرة من حكام الإقطاعات كان يقطن . أهناسية المدينة ، الواقعة على مسافة ٢٥ فرسخا جنو بي . منف ، واستولى على السلطة التي كانت لملوك . منف ، مدة طويلة وأقام نفسه فرعونا على البلاد ، غير أنهذه الأسرة الإهناسية التي كانت ضعيفة في سياستها لم تترك لنا عنها إليرشيئا ضئيلا من آثارها يحدثنا عن أخبار ذلك العصر، فقد انفصل عنها النصف الجنوبي من الوجه القبلي ونال استقلاله ، كما أن المناوشات كانت قائمة أحياناً ضدها على الحدود في مصر الوسطى. ومع أن النأثير العظيم الذي نتج عن هذا الإنهيار التام في حكم الاتحاد الثاني بعد أنّ عمر ألف سنة لم يظهر في أول الأمر ظهورا تاما فإنه كان في ذلك مثله كمثل سقوط «رومة » إذ ترك أثرا قويا على عقول القوم الذين شاهدوه ، فقد أقلع رجال الفكر عن التفكير في الأبهة الظاهرة الكاذبة وتحولوا إلى التأمل العميق في القيم الباطنة . ولا بد أن الحياة المتحضرة في أمهات مدن الدولة القديمة مثل «منف » و «عين شمس » ، وهي التي كانت مركزا للقوة والثقافات ، كانت لا تزال باقية فيها على ما هي عليه . هذا فضلا عما في , أهناسية , نفسها ، فإننا تعلم على الأفل أن أحد ملوكها كان حكيما ذا عقل مفكر راجح. ومما يؤسف عليه أن اسم ذلك الملك مجهول لنا للآن ، ولكنه لما قارب حكمه النهاية كتب رسالة في سلوك الملك ليعلم بها ابنه ممريكارع» ، وقد سميت هذه الرسالة « تعليم موجه إلى « مريكا ع » » .

وتلك الوثيقة الهامة مدونة على بردية محفوظة الآن بمتحف و لنينجراد ، وهي تحمل بين سطورها أدلة قاطعة تثبت أنها كتبت في العصر الذي تنسب إليه ، ويمكن أن نعتبرها صو تآ حقيقيا لملك « أهناسية ، المسن الذي كان يرجع بنظره إلىالوراء للاستفادة منماضي تلك الدولة القديمة ، وذلك لعظيم احترامه للحكمة التي تمخضت عنها تلك الأزمان. إذ نرى ذلك السياسي المحنك يتحدث عن الرجل الحكيم فيقول: ﴿ إِنَّ الْحَقِّ ( يَعْنَى ﴿ مَاعَتَ ﴾ ) يأني إليه مختمرًا حسبها كان عليه الاجداد ، فعليك إذن أن تقتدى بآبائك وأسلافك . . . تأمل ، لأن كلماتهم مدونة في المخطوطات فافتحها لتقرأها واقتد بمعرفتهم ، وبتلك الكيفية يصير صاحب الصناعة على علم بها . . ونحن من جانبنا يمكننا أن نلحظ في تلك الـكلمات تأثير نصائح . بناح حتب ، الذي غرّف في نصائحه الكلام بأنه صناعة وعرف المتكلم الماهر بأنه محترف، ولا بد أنه كان بين تلك المخطوطات ملف البردى الذي يحتوى على نصائح . بتاح-تب ، والذي كان الملك الإهناسي يأمر ابنه بفتحه وقراءته حتى يمكنه التبصر فيما يحويه من الحكم التي مضى عليها وقتذاك نحو ٤٠٠ سنة . ويقول ذلك المالك المسن : «كن من يحسنون صناعة المكلام لتكون قوى البأس لأن قوة الإنسان هي اللسان ، والكلام أعظم بأساً من كل حرب » . وهذا القول أشبه بقولنا : « القلم أشد بأساً من السيف . . غير أن ذلك السياسي المصرى كما أظهر لنا ذلك «بتاح حتب» ــــــ كان يعرف معرفة تامة أن اللسان الذرب يحتاج إلى توجيه حكيم ، إذ يضيف إلى ما سبق قوله : . إن الرجل الفطن لا يجد منَّ يفحمه ، كما أن الَّذين يعر فو ن أنه أوتى الحكمة لا يعارضونه ، وبذلك لا تجدث مصيبة في زمانه » . وكان من المستحيل بداهة أن يتجاهل الإنسان الصعوبات القائمة فيموقف البلاد السياسي إذ ذاك ، ولذلك أسديت النُّصيحة إلى الآمير الصغير بالمحافظة على العلاقات

السلمية بينه وبين جنوب الوجه القبلى المستقل فى ذاك الوقت . وقد خصص جزء كبير من تلك النصيحة للعناية بحدود البلاد المصرية المكشوفة من جهة آسيا شرقا ولوبياً غرما .

ولقد برزت فطنة ذلك السياسي المسن بوجه خاص في سياسة البلاد الداخلية ، إذ نجده يعترف اعترافا صريحا بقوة الأسر الشريفة العظيمة ، ولذلك فإنه يوصى بمعاملتها بتلك السياسة التي اتبعها كثير من ملوك أوربا فيها بعد ــ وهي سياسة المهادنة والتعاون . كما أبدى فطنة عظيمة في الوقت نفسه لتقديره ضرورة البحث عن الكفايات المغمورة في الأوساط الدنيا وتكوين رجال جدد يمكن استخدامهم ضد رجال الإقطاع القدامي ، ولذلك نراه يقول: وأعل من شأن الجيل الجديد ليحبّك أهل الحاضرة . . . إن مدينتك ملأى بالشباب المدرب الذين هم في سن العشرين . ضاعف الأجيال الجديدة من أتباعك ، على أن يكونوا مرودين بالأملاك وقد منحت لهم الحقول وجعلت في حيازتهم قطعان المـاشية . وإياك أن ترفع من شأنُ ابن العظيم على ابن الوضيع ، بل اتخذ لنفسك الرجل من أجل كفايته.. ومع ذلك فإنه ليسُ من الفطنة أن تهمل الاسر الشريفة العريقة . ولذلك يقول : « عظم من شأن أشرافك لينفذوا قوانينك ، لأنهم إذا لم يكونوا أهل يسار فإنهم لايقيمون العدل في إدارتهم للأمور . إن الرجل الغني في بيته لا يتحيز ( يعنى فى حكمه ) لأنه صاحب عقار وليس محتاجا ، ولكن الرجل الفقير ( وهو فى وظيمته ) لايتكلم حسب العدالة ( يعنى ماعت ) لأن الرجل الذى يةول: « ليت ف » لن يكون محايدا بل ينحاز إلى الشخص الذي يحمل في يده العطية (reward) ، فالعظيم من كانت أشرافه عظهاء والملك الخطير من كانت له حاشية ، والرفيع من كان حوله أشراف كثيرون . وإذا تكلمت الصدق ( يعنى ماعت ) في بيتك فإن الأشراف المتسلطين على الأرض سيهابونك . وُ الملك ذو العقل المحايد يفلح حاله لأن داخل ( القصر ) هو الذي يبعث الاحترام في الخارج . .

وفَصْلًا عَنِ المُسْتُولِيةَ فَيَمَا يُخْتَصُ بِالعَدَالَةِ الدُنْيُويَةِ يُؤكِدُ المُلْكُ الْمُسْنُ لَابِنَهُ

بأنه على الملك واجبات هامة فى المعبد، وأنه محتم عليه أن يوجه كل عنايته لإقامة جميع الشعائر المقدسة بما يُظهر بكل جلاء اعتباده التام على العطف الإلهى. على أن فضيلة الملك على أية حال لا تظهر بإقامة أمثال هذه الشعائر الحارجية الظاهرة وحدها، كما أبها ليست ضمانا كافيا لرضى الإله، فإن أخلاق المعطى أعظم خطرا مر الهبة التي يبذلها . ولذلك نجد الملك المسن ياتى فى وصيته بما يعد من أنبل ما جاء به التفكير الخلق بمصر القديمة إذ يأمر ابنه بأن يحفظ فى ذهنه : «أن فضيلة الرجل المستقيم أحب (يعنى عند الإله) من ثور أي الذي يقدم قربانا) الرجل الظالم . فلابد إذن لذلك الشاب عندما يتربع فوق العرش أن يحكم طبقا للصفات الخلقية الباطنة ، ولذلك يقول له والده : أقم العدل لتوطد به مكانتك فوق الأرض ، وواس الحزين ولا تسىء إلى ولا تقم بالعقاب (يعنى بنفسك ) فإن ذلك لا يفيدك ، بل عاقب بواسطة ولا تقم بالعقاب (يعنى بنفسك ) فإن ذلك لا يفيدك ، بل عاقب بواسطة الجلادين ومن غير إسراف ، وبذلك تستتب لك الأرض . . والله عليم بالرجل الثائر والله يجازى عسفه بالدم . . ولا تقتلن رجلا تعرف قدره بالرجل الثائر والله يجازى عسفه بالدم . . . ولا تقتلن رجلا تعرف قدره وتكون قد جودت معه الكتابة (يعنى فى المدرسة بطبيعة الحال ) .

أما التخلق بالوداعة التي طالما وصى بها « بتاح حتب ، فقد أفاض في الحض عليها ذلك المسن حكيم « أهناسية ، إذ يقول مستحلفا ابنه : « لا تكونن فظا ، لأن الشفقة محبوبة ، وليكن أكبر أثر لك محبة الناس لك . . . وسيحمد الناس الله على مكافأتك لهم مقدمين الشكر على عطفك وطالبين لك العافية في صلواتهم ، .

وقد ذكرنا فيما مر أن وبتاح حتب ، كان كثير الاهتمام بالمستقبل فى هذه الحياة ، هذه الدنيا بسبب تقلبات الحظ التى تحف بمركز الإنسان فى هذه الحياة ، والملك فى تلك الوثيقة ينصح ابنه ومريكارع ، بأن يفكر فى المستقبل فى الحياة الآخرة ، فيقول له فى ذلك : وإنك تعلم أن محكمة القضاة الذين يحاسبون المذنب لا يرحمون الشتى يوم مقاضاته ولا ساعة تنفيذ القانون . . . ولا تتحدث عن طول العمر لأنهم (يعنى القضاة) ينظرون إلى مدة الحياة فجر الضمير

كأنها ساعة ، فإن الإنسان يبعث ثانية بعد الموت و توضع أعماله بجانبه كالجبال . إن الخلود مثراه هناك ( يعنى في الآخرة ) والغبي من لا يكترث لذلك ، أما الإنسان الذي يصل إلى الآخرة دون أن يرتكب خطيئة فإنه سنتوى هناك ويمشى مرحا مثل الارباب الجالدين ( يعنى الابرار المتوفين ) » .

ويرى ذلك الملك المسن أن الحياة الصالحة فوق الأرض هي العباد الأعظم الذي ترتكز عليه الحياة الآخرة، إذ يقول في ذلك: « إن الروح تذهب إلى المكان الذي تعرفه ولا تحيد في سيرها عن طريق أمسها ، ولا شك أنه يقصد بذلك طريقها المعتاد للخلق القيم الكريم . على أن القبر كان في نظره في الوقت نفسه من الأشياء الهامة ، حيث يقول: « زين مثواك ( يعني قبرك ) الذي في الغرب ، وجمل مكانك في الجبانة بصفتك رجلا مستقيما مقيما للعدالة ( يعني ماعت ) لأن ذلك هو الشيء الذي تركن إليه قلوب أهل الاستقامة » .

ولما كان أهم أمر في حياة الإنسان هو علاقته بربه ، سواء أكان ذلك في هذا العالم أم في الحياة الآخرة ، فإنه يقول في ذلك أيضا : « يمر الجيل إثر الجيل الآخر بين الناس والله العليم بالآخلاق ، قد أخني نفسه . . . • وهو الذي لا يعبأ بما تراه الآغين ، فاجعل الإله 'يخدم بالصورة التي سوى فيها سواء أكانت من الاحجار الكريمة أم من النحاس ، كالماء الذي يحل محله الماء ، إذ لا يوجد مجرى ماء يرضى لنفسه أن يبق مختفياً بل يكتسح السد الذي يخفيه ، .

وهذا التصريح الهام الذي جاء على لسان رجل من رجال الفكر في مصر منذ أكثر من أربعة آلاف سنة مضت ليس إلا محاولة منه للتمييز بين الإله وبين صنم المعبد النقليدي الذي كان يظهر في احتفالات المعبد وتهتف له الجماهير. ولكن كينو نة الإله كما قال كالماء الذي يكتسح السد أمامه ، لا يمكن أن تبق محبوسة في الصورة المحسوسة ، وهو الشيء الذي عبر عنه بأنه « لا يعبأ بما تراه العيون ، ، على حين أن الإله الحنى العليم بالأخلاق قد أخنى نفسه فلا يمكن إدراكه كجسم من الماء يمتزج في جسم آخر مثله من الماء على أنه من

الصعب جدا أن يدرك الإنسان معنى أمثال هذه التشبيهات وبخاصة فى لغة فقيرة جدا فى النعابير المعنوية.

ولكن من الواضح أن لدينا فى تلك البردية سلسلة أفكار عن إله الشمس نجد فيها المفكر المصرى القديم يقترب من عقيدة التوحيد (۱) . إذ نجد أنه يعترف بوجود طائفة من الآلهة يقومون مقام القضاة فى عالم الآخرة ، وبذلك ينتعد بعدا واضحا عن الاعتراف بوحدانية الإله ، ولكنه من جهة أخرى كان يقترب جدا من الاعتراف بالنسلط الخلق لإله واحد لدرجة أن كلمة إله صارت تدل فى بعض المواضع — مع شى، من التناقض — على مدلو لها الحقيق و نلاحظ زيادة الإمعان فى صوغ هذه التأملات بصيغة التوحيد فى الصورة الآنية التى صور فيها الحكيم الأهناسي الحالق الحاكم الرءوف ، فى خاتمة تأملاته ، إذ يقول : « إن الله قد عنى عناية حسنة برعينه ، فقد خلق السماوات تأملاته ، إذ يقول : « إن الله قد عنى عناية حسنة برعينه ، فقد خلق السماوات واللارض و فق رغبتهم وأطفأ الظمأ بالماء وخلق لمم الهواء حتى تحيا به أنو فهم ، وخلق النبات والماشية والطير والسمك غذاء لهم ، وقد ذبح أعداء وعاقب وخلق النبات والماشية والطير والسمك غذاء لهم ، وقد ذبح أعداء وعاقب فى السماء ليراهم ، كذلك أحاطهم بسياج من حمايته ، وهو يسمعهم عندما يكون ، وجعل لهم حكاما وه فى الارحام ليحمو اظهر الضعفاء منهم » .

والإشارة هنا إلى أن الإله ذبح أعداءه تنويه بأسطورة إله الشمس وعهد حكمه على الارض بصفته فرعونا عليها. وذلك عندما تآمرت رعيته عليه فإنه

<sup>(</sup>١) كان أول من أشار إلى هذه الحقيقة هو الأستاذ « جاردنر » فى ترجمته الجريئة لسكل هذه الوثيقة . وأنى أميل إلى الظن بأن المعنى التام لهذه الفقرة المدهشة التى ذكرناها هنا لم يتمكن أحد منا من فهمها فهما تاما .

وإنى أظن أن المؤلف يقصد من عبارته كالماء الذى يحل مجله الماء الخ ، أن الإله الذى شبه بالماء إذا حل فى أى جسم كان سواء أكان من النحاس أو أية مادة أخرى فإنه لابد أن يجد لنفسه منفذا ليخرج منه ويظهر قوة ، فإذن يصير تصوير الإله فى أى شكل مادى ليس بالأمر المهم . ( المعرب )

اضطر أن يوقع بهم الهلاك . فنجد في تلك الاسطورة ناحية خلقية تدل على حرمان الإنسان من العطف الإلهي. وكذلك نتعرف فيها تعرفا تاما سيادة إله الشمس الخلقية ، ومن الواضح أن ذهن الملك الإهناسي المسن اتجه إلى محاولة الموازنة بين فكرته السامية للحاجات الخلقية وبين التقاليد الموروثة الخاصة بقيمة الوسائل المادية ، ولذلك يقول لابنه : « أقم آثارا باقية للإله لأنها تجعل اسم صانعها يبقى ، ودع المرء يعمل ما فيه صلاح روحه بتأدية الطهر الشهرى وبأُخذ النعلين الأبيضين وزيارة المعبد ، وإماطة اللثام عن الرموز الدينية ، والدخول فى قدس الأقداس، وأكل الخبز فى المعبد، وضاعف القربان، وأكثر من عدد الرغفان ، وزد فىالقربان الدائم ، لأن فى ذلك خيراً لفاعله ، واجعل آثارك فيه حسب ثروتك، لأن يوما(١) واحدا قد يبقى أثره إلى الأبد، ورب ساعة واحدة تنفع للمستقبل ، والله عليم بكل من يقوم له بأية خدمة » . على أن محاولة الموازنة بين المادية والحاجات الأخلاقية ظاهرة في النصريح القيم الذي اقتبسناه فيما سبق عندما قال الملك المسن لابنه: « إن فضيلة الرجل المستقيم أحب عند الله من ثور الظالم . ومع ذلك قرب القربان للإله ، ـــ ليكافئكُ بالمثل – ، ولتحفل به مائدة القربان وكذلك بالنقوش ، لأن ذلك هو ما يخلد اسمك ، والله يعلم من يقرب له القربان ، .

فنجد هنا اعترافا صريحا بقيمة الحياة الصالحة فى نظر الإله ، وهو الذى لا يقبل أن تقوم الهدايا عنده مقام الأخلاق . وهذا الإعتراف يفوق بمراحل كثيرة أعظم المثل العليا فى عصر الأهرام . وبالرغم من ذلك فإن تقاليد الأجداد فيها يتعلق بقيمة الوسائل المادية ، سواء أكان ذلك فى العهارة أم فى تقديم القربان ، كانت لا تزال تجد قبولا عند ذلك الملك المسن . وبتصريحه هذا قد استخلص الملك نتيجة من ذلك \_ قد تكون بغير قصد منه \_ لا يمكن أن تترك هكذا معلقة ودون أن يفصل فيها . فكان كر القرون يثبت بدون هو ادة بطلان الاعتماد على العوامل المادية البحتة للحصول على

<sup>(</sup>۱) أى عمل يوم واحد .

النعيم الأخروى لروح الإنسان ، كما كان سير الزمان ينحسر بلاشفقة عن انهيار العقيدة المادية ، وكذلك بدأت الظلال القاتمة التي تنم عن أقدم صورة لعدم الانخداع بالأوهام تخيم على سماء مصر .

على أن حكمة ذلك الحكيم الأهناسي المتوج لم تفقد تأثيرها بعد انقراض أسرته بزمن طويل . وقد رأينا صداها في ترجمة حياة أحد الأشراف كتبها لنفسه على شاهد قبره في عهد الأسرة الحادية عشرة ، إذ يقول: «لقد سمعت أفواه الناس تنطق بتلك الحكمة التي توجد في أفواه العظاء: إن فضيلة الرجل هي أثره الباقي ولكن الرجل صاحب السمعة الرديئة يصير نسيا منسيا». والواقع أننا بعد انقضاء بضعة قرون على ذلك نجد ذكريات لعظات ذلك الملك الأهناسي وردت بعبارة واحدة تقريبا في نقش كل من مقبرتي شريفين نقشا عليما تاريخ حياتهما وكانا يعيشان في عهد الملك «سنوسرت الأول» أي بعد سنة تري واحد ، وكان أحدهما شريفا من أغنياء «أسيوط» رأى الفخر كل الفخر في أن يقول: « إنه كان إنساناً يفصل بين المتخاصمين دون محابة ، لأني كنت ثريا وما أكرهه هو الكذب ، وكنت متزن العقل من غير ميل » .

وأما ترجمة حياة الثانى فإنها منقوشة على لوحة جميلة من الحجر الجيرى الأبيض محفوظة الآن بمتحف المترو بوليتان للفن ، وصاحبها هو الشريف «منتووسر» يقول فيها : «لقد كنت امرأ يستمع للقضايا حسب الحقائق دون إظهار محاباة لمن يحمل الهدية (يعنى الرشوة) لأنى كنت صاحب ثراء أرفل في بحبوحة النعيم ».

Griffith, Proceedings of the Society of the Biblical (1) Archaelogy, XVIII (1896), 195 ff Plate II, 15 — 16; & Gunn, journal of Egyptian archaeology, XII (1926). P. 282.

<sup>(</sup> ٢ ) كان أول من وجد رابطة بين هذين الاقتباسين وبين التعاليم الموجهة إلى « مريكارع » هو الأستاذ « كيس » ،

H. Kees, A. Z., Vol., 63 (1928), P. 76 - 78.

ونجد هنا حالة يكاد يحاول بها الإنسان أن يعتبر الثراء عونا على معاملة الناس بالحق في تصريف العدالة . على أن بطلان الاعتباد على العوامل المادية كان قد أخذ فىالظهور للعيان بازدياد مطرد بعد انتهاء عصر الاتحاد الثاني. فإن ارتكان الملوك العظام الذين حكموا في عهد الأهرام على مثل هذه الوسائل المادية قد جعلهم يكافحون بلاطائلضد الموت مدة قرون عدة ، وهذا الكفاح قد اخذت آثاره المتداعية تدل في كل يوم على خيبة الطرق المادية في أداء الغرض منها . فقد كان صراع أولئك الجبابرة الذي استمر نحو خمسهائة سنة ، يتعثل جليا أمام الاعين في هيئة سور عظيم من الاهرام يمتد نحو ستين ميلا على حافة الصحراء الغربية ، وكأنه خط من الحصون الامامية الصامتة يشرف على حدود الموت . وكان قد انقضى إذ ذاك ما يقرب من ألف سنة على بناءأول هرم منها ، وكذلك قد انطوت قرون عدة منذ أن طوى رجال العمارة سجلاتهم البردية الحاوية لرسوم آخر هرم منها، وجمع طوائف العال آلاتهم وانصر فوا الى أوطانهم . كما هجر الكهنة منذ زمن بعيد تلك المعابد الفاخرة والأبواب العظيمة الأنيقة التيكانت مقامة على جانب الوادى حينها صاروا ولاعائل يعولهم . فأصبحت تلك الجبانة الهرمية التي يبلغ امتدادها ستين ميلا ثاوية في صمت مقفر مدفونة في الرمال الى عمق كبير ، يغطى نصف حجم مبانيها الخربة بما تحويه من تيجان الاعمدة الملقاة على الارض والاعمدة المطروحة فوق أديم الغبراء، فهي خرائب مهجورة ، لايرى بينها إلا شبح ابن آوي المنقرض يتسلل بين دمنها ، وكأن رؤية هذا الحيوان المقدس ، لأنوبيس ، إله الموتى العتيق تشير إلى فشل الحماية التي كان يقوم بها آلهة الصحراء الجنازيون القدامي . على أنه حتى في يومنا هذا لا يجد الإنسان منظرا رائعاً مثل منظر جبانات الاهرام المصرية القديمة في أي بقعة من بقاع العالم القديم ، ونحن لا نزال نذكر ما شعرنا به من الاحترام الرهيب الذي تركته تلك الجبانات في نفوسنا عندما زرناها للمرة الأولى . ولكن هلكان ذلك التأثير الذي ألم بنموسنا يحس به خلفاء بناة الأهرام بعد انقضاء بضعة قرون على تشييدها ؟ وهل

صارت تلك الأهرام من الآثار القديمة فى نظر أولئك الأقوام الذين كانوا يعيشون فى سنة ٢٠٠٠ ق. م . ؟

نعم إن جبانة الأهرام قد تركت أثرا عميقا قى عقول الحكماء المصريين القدامى الذين ظهروا بعد انتهاء عهد الاتحاد الثانى . على أنه إذا كان قد وجد فى نفس عصر الأهرام بعض الفتور فى الاعتقاد بأن الإنسان بالقوة المادية المحضة يمكنه أن يتحكم فى الخلود ، فإن منظر تلك الخرائب الهائلة الآن قد أيقظ هذه الشكوك عند هؤلاء الحكماء وزاد فيها حتى جعلها شكا علنيا . وهذا التشكيك قد عبر عنه بعد ذلك العهد بزمن قصير قى صورة أدبية ذات تأثير ظاهر .

ولاشك أن ذلك العصر قد بعد كل البعد عن عهد التسليم بالعقائد التقليدية دون معارضة فيها كما ورثت عن الآباء . فإن عقيدة التشكك تعنى تجربة طويلة للعقائد الموروثة وبحثا مستمرا فيماكان معترفا به حتى ذاك الوقت دون تفكير ، ثم الشعور بالمقدرة الشخصية على الاعتقاد فى الشيء أو إنكاره ، وهي تعد خطوة مميزة إلى الأمام نحو نمو الوعى النفسى والوازع الشخصي .

على أن عقيدة التشكك هذه لا تنمو إلا بين أفراد الشعب الذى له مدنية ناضجة ، ولا تنبت قط فى الأحوال الفطرية . ولذلك فإن ذلك العصر ، البالغ نحو خمسهائة سنة والذى يمثل قمته أولئك المتشككون الذين جاءوا عقب سقوط الاتحاد الثانى ، يعد عصراً هاماً فى تاريخ التقدم العقلى عند البشر . وقد عبر هؤلاء الحكاء عن حالتهم العقلية فى مرثية كانت تغنى غالبا فى نوع من الأعياد (يشبه عيد ، كل الأرواح ،) كان يحتفل به فى الجبانة أهالى الموتى وأقاربهم عند قبور أجدادهم الراحلين .

فلدينا روايتان لهذه الانشودة غير كاملتين : إحداهما مدونة على بردية ، والثانية كانت منقوشة على جدران أحد القبور بطيبة . غير أن النسخة التى دونت على البردية كانت منقولة عن نقوش قبر ، بدليل أن عنوانها هكذا : « الأغنية التي في منوى «مزار القـبر » الملك « إنتف ، (١) المرحوم وهي المواجهة للضارب على العود » .

وإنه لمن المدهش حقا أن نجد ملكا مر. ملوك الأسرة الحادية عشرة (أى حوالى سنة ٢١٠٠ ق.م.) يأمر بنقش هذه الأنشودة فوق جدار مزار قبره ، غير أنه يمكننا أن نستنج من قراءة سطورها أن المغنى عند ماكان ينشد أغنيته كان يقف على مكان مرتفع يشرف منه على جبانة أهرام الدولة القدعة .

وها هي ذه الأنشودة:

« ما أسعد هذا الأمير الطيب (٢) .

إن المقدر الجميل قد وقع .

وتذهب الاجيال من الناس

و تبقى أخرى ،

منذ عهد الذين كانوا من قبلنا .

والآلهة الذين وجدوا في غابر الزمان ،

والذين يرقدون في أهرامهم ،

وكذلك الأشراف والمبجلون قد رحلوا

ودفنوا فى أهرامهم .

وأولئك الذين بنوا مزارات لقبورهم،

فإن أماكنهم أصبحت كأن لم تكن .

تأمل ماذا جرى فيها .

لقد سمعت أحاديث . أمحتب » و . حَرْدادِفُ . .

وهي كلمات لها شهرة عظيمة مثل أقوالهم .

تأمل مساكنهم هنالك،

فإن جدرانها قد هدمت .

<sup>(</sup>١) هو أحد ماوك الأسرة الحادية عشرة.

<sup>(</sup>٢) يعنى الملك المتوفى الذي كتبت في قبره الأعنية .

وأماكنها قد أصمحت لاوجو د لها، كأنها لم تكن قد وجدت قط . ولم يأت أحد من هنالك ، ليحدثنا كيف حالهم ، ` وليخبرنا عن حظوظهم ، لتطمئن قلوبنا ، إلى أن نرحل نحن أيضا ، إلى المكان الذي رحلوا إلىه . شجع فؤادك على أن ينسى ذلك ، ولتسر باتباع رغبتك ، . وأنت على قيد الحياة . وضع العطور على رأسك . وارتد ملابس من الكتان الرقيق، وضخها بالعطور العجيبة . وهي أشياء الإله الأصيلة . وزدكثيراً في مسراتك ، ولا تجعلن قلبك يبتئس. واتبع ما تشتهى وما يطيب لك. وهيُّ شئو نك على الأرض، حسيما عليه عليك قلبك، إلى أن يأتى يوم مغيبك ، حينها لا يسمع صاحب القلب الساكن نعيهم ، ولا الذي في القبر يصغي للعويل. اغتنم البمتع باليوم السعيد ، ولا تُجهدن نفسك فيه .

إصغ الم يأخذ إنسان متاعه معه .

ولم يعد إنسان ثانية بمن رحلوا إلى هنالك . .

هكذا كان شعور بعض المفكرين المصريين عن ذلك العصر العتيد حينها كانوا يشرفون بأعينهم على مقابر أجدادهم ويدركون عدم فائدة جبانات أهرام الدولة القديمة الشاسعة الأرجاء . ونلاحظ هنا أنه حتى بعض أسماء الحكماء الذين عاشو ا قبل ذلك العهد بألف سنة مثل . أمحتب » . وحَرْدادِف ، اللذين صارت أقو الهما مضريا للأمثال، ونالا بذكرهما في الأنشودة نخليدا لذكراهما أكثر من تخليد الذكر بالقبور الضخمة ، قد جاءت ثانية على لسان ذلك المغني. ومن الصعب أن نعتقد أن ذكر وأمحتب » وهو أول الاثنين اللذين ورد ذكرهما على لسان المغنى كان من باب المصادفة المحضة ، فإن « أحتب ، كان أول مهندس للعبارة أقام المباني بالاحجار في نطاق واسع. أي أنه أول منشيء للمباني الحجرية. فقد كان « أمحتب ، مهندس العبارة للملك . زوسر ، ، الذي عاش في القرن الثلاثين ق . م ، المشيد لأقدم مبنى كبير بالحجر لايزال باقيا إلى الآن من آثار العالم القديم وهو الذي يسمى « هرم سقارة المدرج » . ومن المواضيع البارزة الغريبة في هذه الانشودة أن يرجع المغنى بالإشارة إلى مقبرة ذلك المهندس العظيم ويذكر أنها في حالة خراب حتى صارت كأنها لم تغن بالأمس. والواقع أن مكامها لا يزال مجهو لا إلى يومنا هذا . وكذلك نجد أن . حر دادف ، الحكيم الثاني الذي جاء ذكره أيضا في هذه الأنشو دة كان ابن الملك « خو فو » ، ولهذاً كان له اتصال بالهرم الأكبر. وكون تخليد اسمى هذبن الحكيمين أتى فقط عن طريق مداومة ذكرهما والتحدث عن حكمتهما دليل آخر على بطلان تأثير العوامل المادية التي كانت معتبرة وسيلة للخلود والبقاء . كما أن اختفاء أرواح أمثال هذين الرجلين في عالم آخر لا يُرون فيه ولا يرجع إلى الدنيا منه أحد يحدثنا عن مصيره، يعد من أعظم النغمات المشجية الحزينة التي نراها في سطور تلك الأنشودة العتيقة ، وكأننا نسمع تلك النغمة يتردد صداها ويتجاوب ترجيعها في الشرق ( بعد أن انقضى على عهدها ثلاثة آلاف سنة ) في بعض مواضع من رباعيات وعمر الخيام، إذ يقول:

• إنه أمر عجيب ! أليس كذلك ؟ حينها نرى أنه من عشرات الآلاف الذين مروا قبلنا بباب الظلمة لم يعد أحد منهم ليخبرنا عن الطريق التي إن أردنا أن نكشف عها لا بد أن نمر فيها أيضا . .

وهنا ينكشف لنا الغطاء عن عقيدة التشكك التي تشك في جميع الطرق، المادية وغير المادية، التي كان يرى أنها تؤدى إلى السعادة أو أنها على الأقل تؤدى للحياة بعد الموت. ولم يكن لمثل تلك الشكوك من جواب. بل كانت هناك طريقة واحد فقطة يستطيع بها الإنسان إزالتها من ذهنه مؤقتا، وذلك بأن ينغمس في الملاذ الشهوانية التي قد تغطى على أمثال تلك الشكوك وقتا ما ولو بنسيانها: «كل واشرب وكن فرحا لاننا سنموت في الغد ، .

وأما الرواية الثانية التيكتب بها تلك الأنشودة فإنه قد عثر عليها في قبر كاهن آمون «نفرحتب ، في «طيبة ، ، غير أنها لا تـكاد تماثل الأولى ولا تعادلها في التأثير ، وبما يؤسف عليه أنها بمزقة ولكنها على أية حال تحتوى على بعض أسطر قيمة يجب الالتفات إليها ، منها :

حكيف يرقد هذا الأمير العادل.

إن المصير الطيب قد نزل به ،

والأجيال من الناس تموت

منذ زمن الإله « رع » ،

ويحل مكانها أجيال أخرى .

إن درع ، يشرق بنفسه في الصباح المبكر .

ويغرب «آتوم» ليستريح في « مُنُو ، (١٠) .

والرجال تلقح والنساء يحملن،

وكل أنف يستنشق الهواء .

والإصباح يأتى ويلدن كثيراً.

<sup>(</sup>١) هذان السطران إنما يعيدان إلى الذهن توالى طلوع الممس وغروبها بلا انقطاع . وكلة « منو » معناها جبل الغرب الذي تغيب فيه الشمس .

وهم ( المواليد ) يأتون فى الأماكن ( المخصصة لهم ). احتفل باليوم المرح ياأيها الوالد المقدس. وضع أحسن العطور كلها عند أنفك ، وتيجان النشنين على كتفيك وحول نحرك. وأختك(١) التي تسكن في قلبك تجلس إلى جانبك . وضع الغناء والموسيقي أمامك، واترك ظهريا كل شيء كريه . ولا تذكر إلا ما يبهج نفسك . إلى أن يأتى يوم الوصول إلى البر ( يمني الموت ) ، في الأرض التي تحب الصمت. لقد سمعت کل ما حدث لأولئك . . . . . . . . فبيوتهم قد نهبت ومكانها لا أثر له فكأنها لم تكن بالأمس قط منذ زمن الإله وأولئك السادة . . . . أثريد أن تغرس لنفسك شحرا محبوبا على شاطى، بركتك لتجلس روحك تحته ولتشرب من مائها ؟ أشبع رغباتك كلها، وأعط الخبر لمن لا حقل له ،

<sup>(</sup>١) أختك = زوجتك أو حبيبتك.

وبذلك تنال اسما طيبا

للمستقبل(١) ويبقى إلى الابد.

ثم تستمر الأغنية فتورد تأملات عن الاغترار بالثراء، وكأن ذلك بمثابة تفسير للسطر الوحيد الذى ورد فى النسخة الأولى مشيرا إلى أنه لا يوجد إنسان فى قدرته أن يأخذ متاعه عند رحيله عن هذه الدار، فالثراء لا فائدة منه، لأن نفس القدر قد دهم:

« أولئك الذين كان لهم مخازن غلال ،

فضلا عماكان لديهم من الخبن للقربان،

وكذلك ( دهم ) من لم يكن لديهم شيء من ذلك ،

ومن ثم حذر الرجل الغني بما يأتى :

ه اذكر انت اليوم

حينها ُتجر" (في الزحافة الجنازية)

إلى أرض ... أرض

فاتبع رغباتك كلها

فلا يوجد إنسان يعود ثانية.

فالمغنى الذى يرتل هذه الأنشودة الثانية لا يجد أملا فى التفكير فى الموت ومصيره. غير أنه يرى من الخير أن يترك الإنسان وراءه سمعة حسنة دائمة ، لا لأن ذلك ينفعه حتما فى عالم الآخرة ، بل لكى تبقى ذكراه فى الدنيا على الألسنة وفى أذهان من يأتون بعده . والواقع أن واجب الإنسان من جهة الحياة الخلقية التى فرضها الإله العظيم الذى ستأتى محاسبته للبشر فيما بعد ، وكذلك الفوائد التى يجنيها الفرد من دنيا الأموات ، وهى التى تأتى بطبيعة الحال بنتيجة للقيام بهذا الواجب ، لم يرد لها ذكر فى هذه الأغنية التى تتمثل فيها عقيدة التشكك ، فهى تتجاهل الآلهة بوجه عام ، والإله الواحد الذى تذكره هو إله التشكك ، فهى تتجاهل الآلهة بوجه عام ، والإله الواحد الذى تذكره هو إله

<sup>(</sup>١) فمع أن القبر والخيلة المتصلة به هو تعب لا عمرة فيه من جهة فإن القيمة الخلقية والشفقة على الفقير وما ينجم عن ذلك من حسن الأحدوثة سيبق من جهة أخرى .

الشمس ورع ، أو وآ توم ، وهو الذى يظهر حتى فى مناسبة ذكر المومية حيث كنا ننتظر فى ذلك ذكر الإله «أوزير » . وعلى ذلك يمكن تلخيص تعليم طائفة المتشككين هؤلاء الذين ألقو ا تعاليم آبائهم ظهريا فى أنها إشباع الرغبات النفسية وحسن الاحدوثة بعد الموت .

ولا نزاع في أن بداية التفكير الاخلاق يرجع تاريخها إلى عهد المسرحية المنفية ، غير أن المصريين الاقدمين لم يصلوا إلى الاستقلال النفسي الذي مكنهم لأول مرة من تصور المجتمع البشرى في كليته ، حتى صار بذلك في أنظارهم مملكة يمكن تأملها بإنعام وتدبر، إلا بعد عصر تاريخ تلك المسرحية بنحو . . . ، سنة ق . م . أي في العهد الإقطاعي وبخاصة بعد سنة ٢٠٠٠ ق . م . . وقد كانت نتيجة مثل هذا التأمل عند بعض الناس أمهم وقعوا في حالة تشاؤم فظيع . ألم تمكن أخلاق المجتمع قد بلغت من الظلم درجة أصبحت معها الرغبة في ﴿ السَّمُّعَةُ الْحَسَّنَةِ ﴾ أقل بما تصوره مغنَّى أنشودة الضارب على العود ؟ وماذا يجنى الإنسان من ذلك لو أن سمعته الحسنة ضاعت ظلما من غير جرم جناه ، أو لو أن فرص تمتعه بالملاذ قد قطعت بالمرض أوسوء الحظ ؟ والحقيقة أن هذا الموقف بذاته هو الذي مثل أمامنا في ورقة محفوظة الآن ممتحف يراين ، ربما كانت أهم وثيقة وصلت إلينا من ذلك العهد السحيق. ويمكننا أن نسميها , مجاورة بين إنسان يائس ستم الحياة وبين روحه ، ، لأن عنوانها القديم مفقود. وموضوع هذه المحاورة العام هو اليأس المستحكم الذي نتج من مثل الحالة السالفة الذكر ، فأفضى الشعور به إلى أن الموت هو الخلاص الوحيد من الحياة . وغنى عن البيان أن اختيار مثل هذا الموضوع في مثل ذلك العهد السحيق هو أمر من أعجب الأمور . إذ هو فى الواقع موضوع يصف الحالة العقلية والتجارب الباطنة لنفس معذبة تتألم مما حاق بها من الظلم وسوء الطالع ، وبذلك يعد هذا الموضوع أقدم قطعة أدبية تناول موضوعها الخبرة الروحية ، وهي في نظرنا تعد أقدم مُقال يمثل لنا صورة بما ورد في سفر نبي الله « أيوب » عليه السلام، وقدكتب المقال طبعا قبل أن تظهر التجربة المهائلة الحاوية لمثل هذا الشعور في شعر مماثل بين العبرانيين بنحو ألف وخمسمائة سنة .

ومن المؤسف أن المقدمة التي تقص علينا الآحوال التي دعت إلى ذلك الاضطراب الروحاني قد فقدت . ومع أنه بذلك تنقصنا مقدمة الكتاب فإن بعض الحقائق التي كانت تحتويها تلك المقدمة حتما ، وتضع أمامنا الآسباب التي أدت إلى تلك المحاورات التي يقدمها ذلك الكتاب ، يمكن استنباطها من تلك المحاورات ذاتها . والبائس الذي نحن بصدده (لآننا لم نعرف له اسماً) كان رجلا لطيف الروح ، ولكنه بالرغم من ذلك قد دهمه الحظ العائر من كل ناحية . فما كاد يصيبه المرض حتى ابتعد عنه أصدقاؤه حتى إخو ته الذين كان من الواجب عليهم القيام بمواساته في مرضه ، وبالجملة لم يحد خلا وفيا ، وفي وسط تلك عليهم القيام بمواساته في مرضه ، وبالجملة لم يحد خلا وفيا ، وفي وسط تلك المصائب سرق جيرانه متاعه أيضا . وما عمله من صالح بالآمس قد نسى . وبالرغم من أنه كان صاحب حكمة فإنه كان يصد كلما أراد أن يدافع عن حقه . وقد حكم عليه ظلما، واسمه الذي كان يجبأن يكون محل احترام صار نتماً في أنوف الناس .

والجزء من الوثيقة الباقى الذى وصل إلينا يبدأ بذلك الوقت العصيب عندما كان يضرب فى ظلمات اليأس وصمم على الانتحار، فتراه وهو واقف على حافة القبر وروحه فزعة من الظلمة تأبى عليه اتباعه فى فعلته . ويلى ذلك محاورة طويلة نرى منها أن ذلك التعسكان يناقش نفسه ، أى يتحدث مع شخص جرده من روحه كأنه يتحدث مع ذات أخرى . وقد كان أول الأسباب فى عصيان روحه له وامتناعها عن متابعته إلى الحياة الآخرة خوفها ألا تجد قبراً تقر فيه بعد الموت .

وقد يظهر ذلك غريبا جداً لأول وهلة من رجل اتضح أنه يشك كثيراً فى فائدة مثل تلك المعدات المادية التى كانت تعد للمتوفى عند ترحيله إلى آخرته. ولكننا لانلبث أن نكشف عن سر ذلك على الفور ، فنرى أن هذه كانت حيلة أدبية (كغيرها مما سيأتى ذكره فيما بعد) أراد الكاتب أن يتخذ منها فرصة للتنديد بتلك المعدات الجنازية .

والظاهر أن روحه نفسها قد اقترحت عليه فىأول الأمر الانتحار حرقا ، ولكنها فرت بنفسها من تلك النهاية الفظيعة . ولما لم يكن من بين الأحياء مديق أو قريب حميم لتلك النفس يقف بجانب التابوت ويحتفلي بجنازته ، أخذ يستحلف روحه أن تقوم له بكل ذلك . ولكن الروح أبت عليه الموت في أى شكل كان . ثم أخذت تصف له فظائع القبر : ثم «فتحت روحى فها وأجابت عماقلته : • إذا تذكرت الدفن فإنه محزن وذكر اه تثير الدمع و تفعم القلب حزنا ، فهو ينتزع الرجل من بيته ويلق به على الجبل (أى الجبانة) ولن تصعد قط ثانية لترى الشمس . على أن هؤلاء الذين بنوا بالجرانيت الأحمر المبنى الجيل وشيدوا قبورهم فى الأهرام وصاروا مثل الآلهة ترى هناك موائد قربانهم خاوية كموائد أولئك المتعبين الذين موتون فوق الجسر من غير خلف لهم فيبتلع الفيضان ناحية من أجسامهم ، وتلفحهم حرارة الشمس أيضا ، ويلتهمهم سمك شاطىء النهر ويعبث بهم . وتلفحهم حرارة الشمس أيضا ، ويلتهمهم سمك شاطىء النهر ويعبث بهم .

هذا إذنَ هو جواب الروح عندما تمثل أمامها منظر الموت المعتاد. وقد أكد ذلك البائس أن: «منكان فى هرمه » ومن وقف أحد الأحياء بجوار سرير موته » يكون سعيداً » . وقد سعى أن تقوم روحه «بدفنه وبتقديم القرابين له وتقف عند القبر يوم الدفن لتجهز السرير فى الجبانة » .

ولكن كان مشله مثل ضارب العود فى الانشودة السالفة الذكر ، إذ تذكرت روحه قبور العظهاء التي خربت ، وموائد قربانهم التي صارت خاوية مثل موائد العبيد التعساء الذين ماتوا كالذباب فى وسط الأعمال العامة على جسور الرى وقد صارت أجسامهم عرضة للحر اللافح والسمك الملتهم ، فى انتظار الدفن . فلم يكن هنالك إلا حل واحد للتخلص من كل ذلك وهو : , أن يعيش الإنسان ناسيا حزنه منغمسا إلى آذانه فى السرور » .

ويلاحظ أنه إلى هنا لم تختلف هذه المحاورة التى تنحصركل فلسفتها فى أن « يأكل الإنسان ويشرب ، ويكون مرحاً لأنه سيموت فى غده ، عما جاء فى أغنية الضارب على العود . ولكننا بعد ذلك نجدها تأخذ فى الخروج والافتراق عن زميلتها بنتيجة خطيرة تجاوزت بها حد تلك الأنشودة بكثير ، إذ أخذت تبين أن الحياة فوق أنها ليست فرصة للسرور والإسراف في اللذات، فهي عبه أثقل حملا من الموت. وقد وضح ذلك في أربع مقطوعات شعرية خاطب بها ذلك النعس روحه. وتلك المقطوعات تؤلف المجزء الثاني من تلك الوثيقة، ولحسن الحظ نجدها أوضح كثيرا من الجزء الأول. والمقطوعة الأولى تصف لنا مقت العالم بغير حق لاسم ذلك التعس، ويكون كل ثلاثة أبيات منها مقطوعة تبتدئ بالمقطع التالى: وإن اسمى ممقوت، ثم يرى الكاتب بعد ذلك أن يقوى ذلك المقطع بذكر شيء ممقوت مما يوجد في حياة الشعب المصرى اليومية و بخاصة رائحة السمك والطير النتنة السارحة في حياة سكان وادى النيل. وهاك ذكر ذلك:

## مقت اسمه ظلما:

انظر إن اسمى مقوت ، أكثر من رائحة الطير في أيام الصيف عندما تكون السماء حارة .

انظر إن اسمى مقوت أكثر من مقت مصايد السمك في يوم صيد تكون السماء فيه حارة.

انظر إن اسمى ممقوت أكثر من رائحة الطيور فوق تل الصفصاف المملوء بالأوز انظر إن اسمى ممقوت أكثر من رائحة الصيادين على شواطى، المستنقعات بعد الصيد.

ثم يتلو ذلك ست مقطوعات بنفس الاسلوب. ومع أن ذلك الشعر مركز على وتيرة واحدة لحقيقة أن اسم ذلك الرجل التعس قد صار نتنا فى أنوف أصدقائه، فإننا نجده فى الشعر الثانى يترك ذكر نفسه ليصور لنا أولئك الذين كانوا سببا فى بؤسه. فنراه يلتى نظرة على مجتمع أهل عصره فلا يجد فيه إلا الفساد والخيانة والظلم وعدم الإخلاص، حتى بين أهل أسرته

وهذا الشعر أيضًا اتهام رهيب ، وكان يستهل كل مقطوعة دائمًا بجملة استفهامية يتردد فيها قوله : « لمن أتلكم اليوم ؟ » .

ور بماكان يقصد بذلك ، أى صنف من الناس هؤ لا ، الذين أخاطبهم؟ وقدكان البحو اب ، الذي يعقب كل استفهام برهانا جديدا لمقاصده ، وهاك ماقاله في ذلك: هجر الضعيد

## فساد الناس:

لمن أتكلم اليوم؟ الإخوة سوء، وأصدقاء اليوم ليسوا جديرين بالحب.

لمن أتكلم اليوم؟ القلوب تميل إلى اللصوصية ، فكل إنسان يغتصب متاع جاره .

لمن أتكلم اليوم ؟ فإن سمح الوجه قد صار بائسا وصار الخيّر لا يحفل به في أي مكان .

لمن أتكلم اليوم ؟ فإن الذي كان ُيظن أنه يثير الغضب بأخلاقه الشريرة ، يسر منه الناس جميعا رغم أن خطيئته فظيعة .

لمان أتكلم اليوم؟ فإن الناس يسرقون، وكل إنسان يغتصب متاع جاره. لمن أتكلم اليوم؟ فإن الحائن صار أمينا، ولكن الآخ الذي يأتى بها ( يعنى الأمانة ) يصير عدوا.

) لمن أتمكلم اليوم ؟ لا يوجد رجل عادل .

﴿ وَقَدْ تَرَكَتَ الْأَرْضُ لِأُولَئُكُ الَّذِينَ يَرْتَكُبُونَ الظُّلُّمُ ﴾ .

لقد تنحت روح ذلك المتألم عن الموت ، ثم أخذت تقترح عليه أن يعيش عيشة اللهو والملاذ كطريق للخلاص مثل الذى جاء فى أنشودة الصارب على العود . ولما أحس ذلك التعس من أعماق قلبه بفظاعة الموت وأخذ يفهم عدم فائدة العتاد المادى المحض لدفع غائلة الموت ، نسكص على عقبيه مدة قصيرة ثم عاد يتأمل الحياة . والقصيدتان اللتان دوناهما هنا تصوران لنا ماذا رأى عندما رجع لبحث الحياة . أما مايلي فهو وثبة منطقية ، بعد العلم بأنه ليس هناك أى بصيص من الأمل فى الحياة ، إلى الاقتناع التام بأن الموت هو الخلاص الوحيد من ذلك البؤس الذى انغمر فيه .

فالقصيدة الثالثة إذن أنشودة قصيرة فى مدح الموت ، غير أنها ليست بحثا ساميا فى مزايا الموت مثل الذى نطق به «أفلاطون » بعد ١٥٠٠ سنة فى قصة

موت : سقراط ، ، كما أنه لا يكن مقارنتها بالتشاؤم الفلسني السامى الذى نراه فى سفر ابتلاء « أيوب » النبي ( صلوات الله عليه ) . ولكنها تعد أقدم صيغة وصلت إلينا عبر بها الفرد عما أصابه من العذاب ظلما ، وأول صرخة من متألم برى وصل إلينا صداها من عصور ذلك العالم القديم ، وهي تعد بحق ذات فائدة فريدة ولا تخلو من جمال بما احتوته من حرارة نفسية خلابة .

وبما يلفت النظر أنها لا تحتوى على أية فكرة عن الإله بل تتناول فقط موضوع التخلص السار من آلام الماضى التى لا تحتمل ، دون أن تتطلع للمستقبل . وقدكان من خصائص العصر والجو الذى نظمت فيه تلك القصيدة أن يصور ذلك الخلاص السار في شكل صور محسوسه مأخوذة من الحياة اليومية لسكان وادى النيل الاقدمين . وهاك ما قاله فى ذلك :

## الموت خلاص سار:

« إن الموت أمامى اليوم ، كالمريض الذي أشرف على الشفاء ، وكالذهاب إلى حديقة بعد المرض .

إن الموت أماى اليوم ، كرائحة بخور المر ، أو كالجلوس تحت الشراع في يوم شديد الربح.

إن الموت أماى اليوم ، كرائحة زهرة السوسن ، أو كجلوس الإنسان على شاطىء السكر .

إن الموت أمامى اليوم ، مثل مجرى الماء العذب 1 ، ومثل عودة الرجل من سفينة حربية إلى داره .

إن الموت أماى اليوم، كسماء صافية، ومثل رجل يصطاد طيورا لا يعرفها. إن الموت أماى اليوم، كمثل رجل يتوق لرؤية منزله، بعد أن أمضى سنين عدة فى الاسر»:

وبالرغم من أن تلك الصور مأخوذة من الحياة فى عالم متوغل فى القدم، ومعظمها يكاد يكون غير مألوف لنا، فإنها لم تفقد كل تأثيرها فى أنفسنا، إذ تجد فيها الحياة مشبهة بمرض طويل نشغى منه بالموت، مثلها يدخل الناقه

حديقة جميلة ، وأن الموت مثل عبير المر يحمله ريح النيل العذب بينها المسافر يحلس تحت الشراع الذي يزجيه الريح ، وأن الموت مثل أوبة المحارب المنهوك القوى الذي كان يسير في المياه البعيدة ثم يقترب من وطنه ، أو مثل السرور الذي يحدث في نفس الآسير العائد من المنفي النائي إلى الوطن السعيد . فتلك الصور لها تأثير شامل يؤثر في نفس كل إنسان في أي عصر وفي أي جو (١) .

وموضوع المنظومة الرابعة هو النظرة العاجلة إلى المستقبل النهائى ، الذى لم تتعرض لذكره الأنشودة السابقة قط . فإننا نجد فى كل من مقاطعها الثلاثة أنه يبتدى بقوله : ، إن الذى هنالك » ، وهو تعبير عادى ، وبحاصة إذا ورد بصيغة الجمع . « إن الذى هنالك » يقصد به الأموات ، وقد سبق أن رأيناه فى النصيحة الموجهة إلى « مريكارع » . فن ذلك ، أن الذى هنالك » سيكون نفسه إلها « ويوقع عقاب الشر على مرتكبه » لا على البرى الم هو الحال فى حياة ذلك التعس الذى نحن الآن بصدده . ومن ذلك أيضا ، أن الذى هنالك يمزل فى السفينة السماوية مع إله الشمش وسيرى أن أحسن القرابين تقدم لمعابد فى السفينة السماوية مع إله الشمش وسيرى أن أحسن القرابين تقدم لمعابد الآلهة ولا تصرف ( عبثا ) فى الرشوة أو يسلما السراق من الموظفين » ومنه أيضا : « إن الذى هنالك » هو حكيم . محترم لا يطرد عندما يشكو إلى الموظفين الفاسدين بل يوجه شكايته الى إله الشمس « رع » و مهى اله تلك الفرصة وجوده يوميا مع الإله .

وقد سبق أن أعلى ذلك التعس في بداية شجاره مع روحه أنه مقتنع بتبر تمته في عالم الآخرة ، ثم كهو يعود مرة ثانية إلى ذكر ذلك الاقتناع في المنظومة

<sup>(</sup>١) أن تشبيه من هذه التشبيهات غامضان: «فمجرى النهر الصغير» محتمل أن يكون إشارة إلى مجرى الماء الجاف الذي تشبهت به الحياة. وامتلاء هذا المجرى فجأة عياه الفيضان هو الانعاش الذي يرحب به وهو ما شبه به الموت. أما التعبير برجل يصطاد طيور الا يعرفها، فيحتمل أنه يشير إلى اقتراب الصائد من أقاليم غير مألوفة له. وأما التعبير «بالقعود على شاطىء السكر» فإن ذلك عمل صورة اللذات المهيمية في حانة على حسر طريق عموى أطلق عليه هنا كلة شاطىء.

الرابعة التي هي خاتمة تلك الوثيقة المهمة . وبذلك تكون قد اختتمت بحل كالحلول التي تصورها نبي الله « أيوب » (عليه السلام) أي الالتجاء إلى العدالة في الحياة الآخرة ( ولوأن « أيوب » عليه السلام لم يتخذ من ذلك مبررا لطلب الموت ) . وبذلك يكون الموت طريقا إلى الدخول في قاعة المحاكمة الإلهية . ولذلك وجب السعى إلى بلوغ تلك النهاية سعيا سريعاً . فيقول :

الميزات السامية للقاطنين هنالك : ( يعنى في الآخرة )

« إن الذى هنالك ، سيقبض على المجرم كإله حى ، ويوقع عقاب السوء على من اقترفه .

إن الذي هنالك ، سيقف في سفينة الشمس ، ويجعل أحسن القرابين هنالك تقدم للمعابد.

إن الذى هنالك ، سيكون رجلا عاقلا غير منبوذ ، مصليا « لرع ، حينها يتكلم . .

ولما كأن هذا التعس يتوق للخلاص السار الذي يهيئه له الموت ، وكان يظهر عليه أنه قد استعاد بعض الثقة بما سينعم به من الميزات السامية في عالم الآخرة ، فإننا نرى روحه تستسلم في النهاية ، فيدخل في ظلال الموت ويسير في طريقه ليكون مع « أولئك الذين هنالك » ·

على أننا نحن بدورنا نرقب بشىء من التأثر هذا الرجل المجهول (الذى يعد أقدم روح بشرية معروفة لنا) يذهب إلى تلك الحجرات الداخلية التى سمحت لنا الآحوال بأن نلق عليها نظرة سريعة ، بعد أن مر عليها أربعة آلاف من السنبن .

وكان رجال ذلك العهد الإقطاعي يجدون لذة عظيمة فى مثل تلك المؤلفات الأدبية . وقد قام بنقل هذه الورقة التي نحن بصددها ، المحفوظة فى برلين ، كاتب لا تزال ملاحظته الحنامية ظاهرة تقرأ بوضوح فى نهاية تلك الوثيقة ، وهى : « لقد انتهيت من نسخها من البداية إلى النهاية طبق الأصل المكتوب ، : فيكون قد نقلها إذن من أصل قديم ، ولا شك أنه كانت توجد عدة صور منقولة مثلها على رفوف مكتبات رجال الفكر فى ذلك العصر .

وإن قصة ذلك التعس ترجع في أصلها إلى التجاريب الشخصية التي كان يعانيها فعلا رجال ذلك الزمان ، ولذلك كابوا يحدون فائدة من مطالعتها لأنها في الواقع علامة واضحة في نمو الشعور الذاتي الطويل المدى ، وهو القطور البطى الذي انتهى بظهور الفرد باعتباره قوة خلقية فصار الفرد يشعر بأن له ضميرا مسيطرا يستطيع بإيحائه أن يواجه المجتمع وينتقده .

وذلك الموقف الذى يقفه الرجال الشاعرون بالمستولية الخلقية العظيمة معروف لنا نحن أهل هذا العالم الحديث من الأمثلة التاريخية العديدة ، مثل الأنبياء العبرانيين وعيسى ومحمد (صلوات الله عليهم أجمعين) وعدد عظيم أيضا من الأنبياء الأوروبيين من « سفو نارولا »(١) إلى « جون ويزلى ،(١٠ غير أن تجاريب البشر لغاية عصر الإقطاع المذكور (أى منذ ٠٠٠٤ سنة مضت إلى الآن) لم تكن قد انتجت لنا حتى ذلك الوقت شبيها لرجل من هؤلاء ، فكان ظهور أشباههم فى وادى النيل فى ذلك الوقت يعد حادثا هاما من الحوادث التاريخية الخطيرة الشأن .كما يعد دليلا قاطعا على ظهور ميدان جديد للفكر الإنساني، والمستولية الإنسانية. ولنستعرض الآن ذلك بشىء من التفصيل فبالرغم من أن قصة ذلك التعس هى قصة تجربة شخصية لفرد واحد فإنها مع ذلك تحمل فى ثناياها ما يصح أن يكون تحليلا لاحوال ذلك المجتمع ، الذى مع ذلك تحمل فى ثناياها ما يصح أن يكون تحليلا لاحوال ذلك المجتمع ، الذى عمر النصيحة الموجهة إلى « مريكارع » ، كان المفكرون المصريون الاجتماعيون عصر النصيحة الموجهة إلى « مريكارع » ، كان المفكرون المصريون الاجتماعيون

<sup>(</sup>١) « سفونا رولا جيرولامو » هو راهب من أهالى فاورنسا عاش في نهاية القرن الخامس عشر م . وقد كان مصلحا قويا دعا جميع الناس أن يتوبوا من خطاياهم وقد تغالى في إصلاحه حتى أنه أنب البابا نفسه على سوء أعماله . وكان له أعداء كشيرون منهم البابا الاسكندر السادس . وقد اتهم بالإلحاد وحكم عليه بالشنق ، ثم حرق جسمه فها بعد .

<sup>(</sup>۲) « جون ویزلی » John Wesely ولد عام ۱۷۰۳ ومات عام ۱۷۹۱ وهو مصلح دینی شهیر وقد أسس طائفة الوزلیة وهی مشهورة بآرائها الضیقة المتعصمة .

يجدون سرورا عظيما فى البحث فى المثل العليا للخلق العظيم برزانة وتدبر ، وقد أدى بهم ذلك إلى تصورات سامية ونبيلة حقا. غير أنهم لم يوجهوا فكرهم إلى موازنة تلك التصورات السامية بالمستوى الخلق المنحط الذى كان يعيش به المجتمع البشرى بالفعل .

وفى النصيحة الموجهة إلى « مريكارع » نجد ذم » ثور الذى يقترف الظلم » ، كا نجد بعض الشعور بأن خطايا الإنسان تكدست بجانبه يوم الحساب مثل الجبال ، ولكننا بجانب ذلك لانجد شعورا بانحطاط المجتمع الحلق . وها نحن الآن نقترب من الدخول فى عصر صار فيه الحكماء المصريون على علم بالفرق الشاسع بين المثل العليا الموروثة للأخلاق العظيمة وبين الانحطاط الحلق المخيف الظاهر فى المجتمع الذى يحيط بهم . وليس هناك من جديد فى تجاربنا المشابهة لذلك فى العصر الحاضر ، ولكن فى تجربة التعس المنكود دار البحث أوكاد يقصر على شخص الكاتب ، ومن ناحية أخرى نجد اهتماما عظما بأمر الانحطاط الحلق قد أخذ يبدو ، مضافا إليه قدرة الباحث على تأمل وإدراك ماكان عليه الناس من حقارة ومهانة ، يتضح ذلك من موضوع تناول الأفكار المحزنة المشبعة بروح التشاؤم عن ذلك العصر العظيم ، عصر الوعى النفسى النامى وأول عصر كشفت فيه الأوهام من المجتمع .

وقد عبر لنا عن تأملاته المحزنة عن المجتمع كاهن من كهنة عين شمس يدعى وخيع خِبر رَع سُنِب، كان يعيش فى ذلك العصر . وذلك فى مؤبلف كان لايزال متداولا بعد تأليفه بقرون طويلة حينها نقله كاتب من عصر الاسرة الثامنة عشرة على لوحة من الخشب محفوظة الآن بالمتحف البريطانى . وهذا المؤلف له أهمية خاصة ، إذ يدلنا بمجرد الشروع فى تلاوته على أن أمثال أولئك الرجال الذين عاشوا فى العهد الإقطاعى كانوا يشعرون شعورا تاما بأنهم يفكرون على نمط جديد ، وأنهم قد أقلموا عن التلطف التقليدى الذي كانت تتميز به حكمة آبائهم . ويفتتح كاهن عين شمس هذا مقاله القصير بما يأتى : « ليتنى كنت أعرف صيغا للكلام لا يعلمها أحد وأمثالا غير معروفة أو حتى أحاديث جديدة صيغا للكلام لا يعلمها أحد وأمثالا غير معروفة أو حتى أحاديث جديدة

إنى أقول ذلك بحسب ما قد رأيت ، مبندًا بأقدم الناس حتى وصلت إلى أولئك الذين سيأتون بعد . . . .

إن العدالة قد نبذت وأخذ الظلم مكانه فى وسط قاعة المجلس ، وخطط الآلهة قد انتهكت حريتها وأهملت نظمها ، والبلاد صارت فى هم ، والحزن عم كل مكان ، وصارت المدن والأقاليم فى عويل ، وكل الناس صاروا على السواء يرزحون تحت عب ، الظلم . أما الاحترام فإن أجله قد انتهى . . .

وعدد ما أريد أن أتحدث عن كل ذلك تنوء أعضاء جسمى بحمله، وإنى فى بؤس من أجل قلى المحزون، وإنه لألم أن أهدى وعى من جهته. ولو كان قلب آخر لانثنى ( ولكن ) القلب الشجاع فى الملمات يكون رفيها لسيده. ليت لى قلبا يتحمل الألم. فعند تذكنت أركن إليه ... فتعال إذن ياقلبي لأ تكلم إليك، ولتجيبني عن كلاى ولتفسر لى ما هو كائن فى الارض ... إلى أفكر فيها قد حدث . إن المصائب تقع اليوم، ومصائب الغد لم تأت بعد، وكل الناس لاهون عن ذلك، مع أن كل البلاد فى اضطراب عظيم . وليس إنسان خاليا من الشر، فإن جميع الناس على السواء يأتونه، والقلوب بالحزن مفعمة . فالآمر والمأمور صارا سواسية ، وقلب كل منهما راض بما حصل ، والناس عليه ( يعنى الشر ) يستيقظون فى صباح كل يوم ولكن القلوب لا تنبذه، ولا تزال اليوم على مافعلته فى ذلك بالأمس . فلا يوجد إنسان عاقل يدرك ، ولا إنسان يدفعه الغضب إلى الكلام ، والناس تستيقظ فى الصباح كل يوم ولا إن مرضى ثقيل وطويل . والرجل الفقير ليس له حول و لا قوة لينجو بمن هو أشد منه بأسا . وإنه لمؤلم أن يستمر الإنسان ساكتا على الأشياء التي يسمعها ، ولكنه مؤلم أن يجيب الإنسان الرجل الجاهل » .

فنى ذلك المقال نجد إنسانا قد تحركت نفسه من أعماقها بما شاهده من فساد بنى قومه، فهو يتأمل هذا المجتمع بصفة كونه وحدة كاملة، ومع أنه كان دائما يشير إلى بؤسه فيما ذهب إليه ، فإن شقاءه لم يكن هو العبء الرئيسي الذي يقصده بكلامه ، بل كان كل همه منصرفا إلى المجتمع الذي كان مكبلا بالحنود غير قادر على إدراك شقائه ، وحتى لو كان شاعرا به بأية حال فإنه لم يكن لديه الكفاية التي تمكنه من إصلاح ذاته . وإن كثيرا من تأملاته ، الخليقة بأن نجد لها المقام اللائق بها بين أقو ال الناقدين الاجتماعيين في عصرنا هذا بمن امتازوا بحاسيتهم الخلقية ، فمن الواضح إذن أن الإنسان قد وصل وقتئذ إلى عصر استيقظ فيه القوم لأول مرة في تاريخ البشر وشعروا بإحساس عميق بما أصاب المجتمع اللشرى من الانحطاط الخلق .

وقد كان هذا الاتجاه الجديد في تفكير أولئك المفكرين الاجتماعيين راجعا إلى حد ما إلى ظهور إدراك خلقى حساس متزايد ، ولكن أسبابا أخرى ساعدت على انقشاع الوهم . فهؤلاء المفكرون كانوا قد تأثروا تأثرا عميقا بتأملهم للحياة البشرية الاجتماعية فوق الأرض والمصير الإنساني للحياة الآخرة فيما بعد الموت . وقد لاحظنا فيما سبق بعض ما شعروا به من خيبة الأمل عندما انكشفت لجم عدم فائدة العوامل المادية المحضة لضمان سعادة الروح فىالدار الآخرة. فهذه الامور المادية التيكانت تقليدا للأجداد يرجع تاريخه إلى أزمان غابرة قد انهدمت ، وبانهيارها ذهب معها كل ما كان يعتبر ضمانا لحياة الإنسان في عالم الآخرة . ومن المحتمل أن ثقتهم التقليدية المتينة في حكمة أجدادهم كانت قد انهارت من أساسها انهيارا عنيفا، لأنه إذا كانذلك موقفهم من التقاليد الموروثة الخاصة بالحياة في عالم الآخرة فإنهم صاروا أقل اقتناعا بما يتعلق بالحياة الراهنة . فقد قام لمدة ألف سنة نظام قومي ثابت الأركان كان يمثله ويحافظ عليه الفرعون ، وكان اسم ذلك النظام « ماعت » (أى الصدق -الحق ـــ العدالة ). ولكنهذا النظام كذلك قد أخذ هو الآخر ينهار إذذاك، فقد رأينا بالفعل في النصيحة الموجهة إلى « مريكارع » أن الأمة قد انقسمت قسمين ، شمالى و جنو بى ، وأن الملك كان همه منصر فآ إلى تحصين مملكة الشمال من خطر الغزاة الأجانب . وقد انحلت تدريجا قوة الآمة النظامية التي دامت مدة طويلة ، حتى كشف الغزاة الأجانب عن مواطن الضعف في البلاد التي

كانت فى يوم ما أمة عظيمة ، وتدفق الغزاة الأجانب إلى الدلتا من جهة آسيا شرقا ، ومن جهة لوبيا غربا . وهكذا سادت الفوضى فى البلاد تماما . ولا بد أن تلك النكبة هى التى وصفها لنا كاهن عين شمس المتقدم ذكره فى الرثاء الذى أوردناه .

وقد أظلم تفاؤل حكما. الدولة القديمة الهادئ ، الذي عبرت عنه حكم « بتاح حتب » ، على أثر وقوع نكبة مردوجة ،كانت أولا ضياع الأمل جملة في الحياة الأخرى؛ ذلك الأمل القائم على إعداد العقاد المادي الوفير للحياة الأبدية؛ وثانيا الانهيار المحزن لذلك النظام الإدارى الحلقي الذي كان يبدو خالداً ، والذي كان الدعامة التي قامت عليها حياة المجتمع البشري للأمة المصرية القديمة . وقد هوى في ظلام شامل أمل الرجال المُفكرين \_ مثل كاهن عين شمس ــ في هذه الحياة والحياة المقبلة ، ولم يكن في مقدور أحد حتى إله الشمس نفسه كشف هذه الغمة ، إذ في خلال حياة قومية دامت نحو ألني سنة قد أقامت الإنسانية المنظمة بعض القيم الخلقية التي كان ينتظر لها الدوام. والاستمرار ، ولكن ما كان يعتز به القوم من تلك القيم الخلقية قد محى كلية . وقد كان ذلك أول عصر معروف في التاريخ كشف فيه عن الأوهام الاجتماعية ، على أن مثل ذلك الانهمار التام الظاهري قد حاق بالآمال البشرية مرارا عدة منذ ذلك العهد ، وكان آخر تلك الانهيارات ما حدث بنا بعد الحرب العالمية بما لا يزال يخيم علينا للا ن بويلاته . فهل كان العويل على تلك الحال هو الجواب الوحيد الذي أجاب به المصريون الأقدمون حينما كانت تلك الأشباح التي تقشعر منها الأبدان تخيم حولهم ؟ ا

وإننا نرى من ناحيتنا نحن الذين لا نزال نحارب الفساد ونعالج سوء الإدارة الموجودين للآن فى الحكومة البشرية فى جميع العالم، أنه من الأمور الهامة فى نظرنا أن نتتبع ما أجاب به أولئك القوم، الذين مضى على زمنهم . . . . . سنة ، من جواب جرىء وأفكار صائبة عندما وجدوا أنفسهم قد أصبحوا مغمورين فى مثل تلك النكبة التاريخية الأولى التى حفظتها لنا الوثائق الإنسانية القديمة المدونة .

## الفصل العادى عشرُ الانبياء الاجتماعيون الاوائل وفجر المسيحية (التبشير)

إن ما أبرزه لنا كل من ذلك الرجل التعس وكاهن عين شمس المسمى و خع خبرورع سُنِب ، من سوء الظن المطلق بالحياة الدنيا ، لم يكن أمراً عاما ، إذ كان يوجد رجال مفكرون لا يزالون يمنون أنفسهم بدنو الأيام ذات الأحلام السعيدة في المستقبل القريب ، وذلك بالرغم مما يعرفونه عن فساد المجتمع وما ترتب على سوء الحكم في البلاد من النتائج الوخيمة (يعنى خسوف ماعت) .

ولماكان تدهور البلاد الإدارى نفسه له دخل عظيم فى وقوع تلك النكبة الاجتماعية بالبلاد، فقد جعل ذلك بعض المتفائلين يعتقدون بأن قيام حكومة أحسن حالا مما هم فيه حليق بأن يعيد النظام المندثر ويعلن قدوم يوم أكثر إشراقا بل انبئاق فجر «عهد ذهبي». وإذكانت الحال كذلك فهلموا إلى حكومة حسنة ولنحسأ الفساد!

تلك هى الألفاظ التى ذاعت وشاعت إذ ذاك. على أنه لوكان فى مقدور أولئك المفكرين الذين يرجع تاريخهم إلى نحو ٢٠٠٠ سنة مضت للآن — أن ينظروا إلى المستقبل البعيد، وهم بحسب ما وصلت إليه معلوماتنا أول من حاولوا أن يوجدوا حكومة صالحة ، لفقدوا شيئا من شجاعتهم عند انعام النظر فى تحقيقات نظام «تمانى(۱)» أو محاكمة «كابون(٢)». وكيف على كل حال يستطاع الوصول إلى حكومة أحسن حالا مماكان ؟

<sup>(</sup>١) تمانى Tammany : نظام ديمقراطي في مدينة نيويورك ، وهذا النظام له سمعة سيئة للأثر الفاسد الذي أحدثه في سياسة المدينة .

<sup>(</sup> ٣ ) كابون Capone : هو أحد مشاهير الأشقياء في أمريكا وقد بقي طليقا يعيث ـــــــ

إن الجواب عن ذلك كان واضحا جليا عند المفكر الاجتماعي المصرى القديم. فقد كان بعض أو لئك المفكرين مقتنعا بإمكان الدخول في عصر جديد على أساس حيل من الموظفين الأمناء العدول. ورأى آخرون أن تحقيق ذلك يتأتى على يد ملك عادل مخلص مجدد ينقذ المجتمع مما فيه.

فعندما فحص رجال الطائفة الأولى الحياة رأوا وجوب التمسك بالمبادى العملية السليمة للحياة الحقة إلتى يمكن أن تطبق على الحياة اليومية لطائفة الموظفين. وهؤ لاء المفكرون كانوا لا يزالون يؤمنون بوجوب سيادة الحق الحالد؛ الذى هو «ماعت » القديمة. وقد استمروا على تمسكهم بأهداب ذلك الأمل ووجوب إعادتها للسيطرة على الحياة المصرية. وهذه الآراء قد عبر عنها في مقال يمكننا أن نسميه «الفلاح الفصيح». ومن حسن الحظ أن ذلك المقال لم يصل إلينا عن طريق نسخة متأخرة محرفة مثل الكثير غيرها من و ثائقذلك المعال العصر التي وقعت بأيدينا، بل بقيت محفوظة حتى وصلت إلينا في لفافة من البردى الفخم الذي كتب في ذلك العصر الإقطاعي، وتلك اللفافة محفوظة الآن بمتحف « برلين » .

على أننا لم نهتد إلى معرفة اسم مؤلفها ، وهو أمرجرت به العادة فى مخلفات ذلك العصر المجهول. وقد وضع المؤلف بين أيدينا فى ذلك المقال مناقشاته فى هيئة قصة شرقية ممتعة مؤلفة ، ضمنها وهى فى شكلها المسرحى سلسلة من الأبحاث عن خلق الموظف المستقيم وما انطوت عليه روحه ، وما ينجم عن ذلك من إقامة العدالة الاجتماعية والإدارية نحو الفقير .

ولعلنا بهذه المناسبة نذكر الكامات الدالة على اليأس التى فاه بها وخع — خبرو — رع — سنب » حيث قال: « وصار الرجل الفقير لا قوة له تحميه من هو أقوى منه » . ولعلنا كذلك نذكر أن « مريكارع ، قد حدثه والده فيما

<sup>=</sup> فى الأرض الفساد عدة أشهر بسبب الرشوة ، ولما ألقى القبض عليه فى النهاية بدأت محاكمته بصموبة كبيرة ، ويرجع السبب فىذلك إلى الرشوة التى كان يأخذها شهود الزور من جهة والى إرهاب كل من كان يتقدم للشهادة ضده من جهة أخرى .

تصحه به قائلا له : « إن الموظف الذي يقول : « ليت لى ، ليس عادلا بل يظهر التحيز إلى جانب الفرد الذي بيده الهدية ، (يعني الرشوة). وقد كان العلاج الذي تُنصح به الأمير ، مزيكارع ، من والده في « أهناسية » لإصلاح تلك الحال هو أن يجعل لمكل موظف مرتبا وفيرا .

وسنرى الآن أن ذلك العلاج وحده كان غير ناجع ، لاننا سنجد فيما يأتى بعد ، أنه وقع على مشهد من القصر الملكى بجوار . أهناسية ، اضطهاد غاشم أقدم على ارتكابه موظف فاسد الأخلاق في ضيعة والمدير العظيم لبيت الملك، في ذلك الزمن . وهو يدل دلالة قاطعة على أن الوظيفة ذات المرتب الضخم لا تغرس في نفس صاحبها العدالة ولن تغنى الفقير شيئا من اضطهاد رجال الحكومة له .

ومن الأمور الشائقة أن نرى ذلك المفكر القديم الذى كتب « قصة الفلاح الفصيح » منذ . . . ٤ سنة وهو يجاهد ليظفر بالتغلب على تلك العقبة الكأداء ، عقبة فساد الحكم التى بقيت منذ ذلك العصر من أعقد المسائل المستعصية على المشرفين على الإدارة فى الشرق ، وهى فى الواقع مسألة لم يهتد الى حلها حلا كاملا للآن فى مصر الحديثة حتى بعد وجودها تحت الإدارة الإنجليزية الحاذقة المجربة .

و محمل هذه القصة أن فلاحا من أهالى إقليم «الفيوم» فى منطقة وادى النطرون الواقعة فى الصحراء الغربية كان يقطن قرية تسمى «حقل الملح»، وجد أن مخزن غلال أسرته أشرف على النفاد ، فحمل قطيعا صغيرا من الحير بحاصلات قريته وسار به نحو مدينة «أهناسية» الواقعة بالقرب من مدخل الفيوم»، يريد أن يستبدل بحاصلاته غلالا . وكانت الحالة تحتم عليه المرور من طريق به منزل رجل يدعى «تحوتى ناخت» ، وهو موظف صغير من موظنى «رنزى» الذى كان إذا ذاك من الأشراف وكان يحمل لقب «المدير العظيم لبيت الفرعون» . وكانت بلدة «أهناسية» مقرا للملك ، فعندما رأى «تحوتى ناخت» مهير ذلك الفلاح تقترب منه دبر حيلة لاغتصابها بما عليها ،

فأرسل على الفور أحد الخدم إلى منزله قجاء بصندوق مملوء من نسيج الكتان، فأخرج النسيج ونشره على الطريق العامة حتى غطاها كالها ، من حافة حقله المزروع قمحا الواقع على الجانب الأعلى من الطريق إلى ماء الترعة الذي يقع في الجانب المنخفض منها . وكان ذلك الفلاح البرى ُ كما تقول القصة \_ يتقدم في سيره « على الطريق العامة لـكل الناسّ » وهي الني سدها « تحوتي ناخت » المذكور بنسيجه ذلك ــ و يلاحظ هنا ما تكشف عنه عبارة كاتب القصة من الغضب ـــ ولما كان الفلاح يخشى السير في الماء الذي في الجهة المنخفضة من الطريق فإنه آثر السير بحميره المحملة في الجهة العليا منها محازيا حافة حقل للقمح، وفى أثناء السير النقم أحد الحمير بضع سيقان من جذور ذلك القمح المغرى . فتهيأت بذلك في الحال الفرصة المديرة التي تمناها . تحوتي ناخت ، الماكر الذي كان يترقب ذلك عن كثب. وفي هذه اللحظة تقدم الفلاح إلى « تحوتى ناخت » مقدماً له الاحترام والخضوع بكلامه وهيئته، وأكن بما لا يحط من كرامته. فما كان من . تحوتى ناخت-، المذكور إلا أن ربجر وسخط وقبض على الحمير .عند ذلك عاود الفلاح إيضاح ظروفه في أدب واحتشام ، ثم أردفه باحتجاج جرى ً فانبرى يقول: « إن طريق مستقيمة ، وقد سد أحد جانبيها وعلى ذلك سرت بحميري على تلك الحافة . أتغتصب حميري لأن واحدا منها التقم مل فيه من سيقان قحك ؟ إنى أعرف رب هذه الضيعة ، فهي ملك « مدير البيت العظيم » « رُنزي بن مُرُو ، ، وأعرف أنه هو الذي يقضي على كل سارق في أنحاء هذه البلاد، فهل أسرق في ضيعته » ؟ فلما أحفظت « تحوتى ناخت » جسارة هذا الفلاح أمسك بغصن من الأثل الأخضر وأخذ يضرب فريسته بدون رحمة ولامبالاه بصياح الفلاح واحتجاجاته المتكورة ، واستاق كل الحمير إلى منزله . وقضى الفلاح المسكين أربعة أيام يرجوه فيها إرجاع الحير بدون جدوى ، وطوال هذه المدة كأن يتألم لمعده عن أسرته الني أشرفت على الموت من الجوع، فصمم على رفع شكو اه إلى , مدير البيت العظيم ، نفسه الذي حدث في ضيعته ذلك الاعتدا. الصارخ. وزاد الفلاح شجاعة في رفع شكايته إليه ما اشتهر به ، مدير البيت العظيم، من حبه للعدالة حتى صار مضربا للأمثال في عدالته. وبينها يقترب

الفلاح من المدينة إذ قابله لحسن حظه « مدير البيت العظيم » المقصود خارجا من باب ضيعته الواقعة على النهر وهو يسير في طريقه للركوب في قاربه الرسمي في الترعة . وعند ذاك استطاع الفلاح ، بما أو تيه من أدب جم وسيطرة على أَسْالِيبِ البيان وتوجيه للأقوال الحسنة التي تليق لمثل ذلك المقام ، أن يسترعي أذن ذلك الرجل العظيم، فأصغى إليه بعض لحظات فى أثناء مسيره لركو ب قاربه . ثم أرسل بأحد خدمه ليسمع قصة ذلك الفلاح فلما رجع الخادم وأخبر « رنزى » بنلك السرقة التي ارتكبها . تحوتى ناخت » لم يسع . مدير البيت العظيم » إلا أن يبسط ذلك الأمر على حاشبته من الموظفين ، فكان جوابهم إزاء ما حصل هو بيت القصيد الذي احتال المؤلف بمهارته حتى جعله فرصته لأن يضع أمام القارى ً ــ بدون تعليق ــ صورة واضحة المعاملة الشائعة التي كانت تقابل بها مثل شكاية ذلك الفقير في الدوائر الحكومية ؛ إذ انجاز في الحال زملاء مدير البيت إلى جانب مر ، وسهم « تحوتي ناخت ، السادق ولذلك كان جو ابهم على . رنزى ، جو ابا ملؤه عدم المبالاة قائلين له : « إن القضية يحتمل أن تكون قضية فلاح قد دفع ما يستحق عليه من الضرائب إلى رئيس غير رئيسه خطأ ، وإن « تحوتي ناخت ، قد استولى على ما يستحقه من الضرائب بحق من الفلاح ، ثم تساءلوا بغضب : « هل يعاقب « تحوتى ناخت ، بسبب قليل من النطرون والملح ؟ أو على أكثر تقدير في موضوع كهذا ، يصدر إليه الأمر بإعادتها ، وهو بلا شك معيدها له » . وبما يلفت النظر هنا وينطبق على ما اعتادته طبقة أولئك الموظفين أنهم تجاهلوا الحميركلية وهى التى كان ضياعها معناه موت ذلك الفلاح وأسرته جوعا .

وفى ذلك الوقت نفسه كان الفلاح واقفا على مقربة يسمع بضياع ماله وخرابه المحتم، يتغاضى عنه رجال السلطة ويتجاهلون أمره. وفى تلك الأثناء كان دمدير البيت العظيم، يجلس شبه حالم فى صمت. وهذا المشهد يمثل لنا باختصار طابعا طبعت به عصور كاملة من الناريخ الاجتماعى فى الشرق. فن ناحية نرى تلك الطائفة المنعمة من أتباع ذلك الرجل العظيم، بما نشأوا عليه من المطاوعة والملق، وهم فى ذلك يمثلون الطراز الغالب فى طبقة الموظفين.

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى نشاهد صورة ذلك الفلاح المنكود الحظ الذى لا صديق لله ينصره وقد اغتصب متاعه فنتمثل فيه صورة مؤثرة للمطالبة بالعدالة الاجتماعية . وهذا المنظر يعد من أقدم الأمثلة الدالة على المهارة الشرقية فى تصوير المبادى المعنوية فى شكل مواقف ملموسة ، وهى التى صورت فيما بعد أبدع تصوير فى أقوال «عيسى» (عليه السلام).

أما ما كان من شأن ذلك الفلاح ، فإنه لما رأى أن « مدير البيت العظيم » لم يحرجو ابا ، حاول مرة أخرى أن ينجى نفسه وأسرته من الموت الذى كان يتهددهم جميعا بسبب الجوع ، فتقدم إلى الأمام خطوة وخاطب بفصاحة مدهشة ذلك الرجل العظيم الذى كانت قضيته الآن بين يديه ، متمنيا له سياحة طيبة عند نزوله فى قاربه الذى كان فى الترعة ، ثم لهج بشهرة « مدير البيت العظيم ، فى فعل الحنير ، عماكان يعلل به نفسه عند رفع قضيته إليه . فكان من قوله له : « لأنك والد اليتيم و زوج الأرملة وأخ لمن هجره الأهلون وستر من لا أم له . دعنى أضع اسمك فى هذه الأرض فوق كل قانون عادل . يأيها القائد الذى لا يشوبه طمع . ويأيها الرجل العظيم الذى يتجنب الصغائر ، ويحطم الظلم ويثبت الحق ، أجب إلى الصيحة التى ينطق بها فمى فإذا تكلمت فعليك أن تسمع ، أقم العدل أنت يامن قد مُدحت ويا من يمتدحه الممدوحون ، اكشف عني الضر ، أنظر إلى فإنى أحمل أثقالا فوق أثقال . حقق أمرى . أنظر ، فإنى في حيرة . (1) »

وقد شعر «مدير البيت العظيم » بسرور عظيم من لباقة الفلاح ، الخارقة للعادة ، البادية في حسن منطقه وفصاحة لسانه ، حتى أنه تركه دون أن يقطع في قضيته برأى وذهب على الفور إلى البلاط حيث قال للملك : « يامولاى لقد عثرت على أحد أولئك الفلاحين يحسن القول بحق » . فسر الملك سرورا عظيما ، وكلف «مدير البيت العظيم » أن يصحب الفلاح معه دون أن يقطع في

<sup>(</sup>١) أن خاتمة هذا السكلام في بردية أقدم من هذه في « برلين » تقرأ كالآتي : « -قق أعرى ( أو الحمن أمرى ) انظراني قليل » .

قضيته برأى ، رغبة في أن يرتجل له الفلاح خطبا أخرى أيضا. وكذلك أمر الملك بتدوين أقو اله بدقة وأن يقدم له الطعام وكل مايلزمه ، وأن يرسل خادم لى قريته ليتحقق أن أسرته ليست في حاجة إلى شيء ما خلال تلك الفترة التي يقضيها عند الملك . وقد نتج عن تلك الإجراءات أن أخذ الفلاح يلقي على أسماع « رنزى » ما لا يقل عن ثماني شكايات .

وعند هذه النقطة تنتهى هذه المقدمة التمثيلية ، وهى التى كان الفرض منها أن تسبغ على ذلك المقال الاجتماعى ثوبا يجعله فى صورة قصة . وبعد ذلك تبتدئ الخطب الثمانية التى يتألف منها جميعا ذلك المقال الاجتماعى .

وتلك الخطب الموجهة إلى , مدير البيت العظيم ، « رنزى » تصور لنا في أول الأمر خيبة الأمل المحزنة التي صادفها الفلاح في اعتقاده بما اشتهر به ذلك الرجل العظيم من أنه لا يحيد عن العدل .

وعلى ذلك يبتدى خطابه الثانى بالتقريع، فيقاطعه «رنزى» فىذلك بالتهديد، فلا يثنى ذلك من عزم الفلاح ويواصل تقريعه.

أما خطابه الثالث فيعود فيه إلى مدائح كالتي كان ذكرها في أول شكاياته وإلى رنزى »، فتراه يقول: «يا أيها المدير العظيم للبيت الملكي »، مولاى ، إن أو التبي الملكي »، مولاى ، إن أو اتبي الإنسان منك لأنك كالفيضان ، وأنت إله النيل الذي يخلق المراعى الحضراء ويمد الأراضى القاحلة . ضيق الحناق على السراق، واحم التعس ، ولا تكون كالسيل ضد الشاكي . احذر ، فإن الأبدية تقترب . وفضل أن تعمل حسب المثل القائل : وأن نفس الأنف إقامة العدل أو الحق (ماعت) » . ونفذ العقاب في من يستحق العقاب ، وليس هناك شيء يعادل استقامتك . هل يخطى الميزان ؟ وهل تميل عارضة الميزان إلى أحد الجانبين ؟ . . . لا تنطقن كذبا لأنك عظيم (وأنت بذلك مسئول) . لا تكن خفيفا لأنك ذو وزن . ولا تتكلمن بهتانا لأنك الموازين ، ولا تحيدن لأنك الاستقامة . إفهم إنك والموازين سيان ، فإذا مالت فإنك تميل (كذبا) . ولسانك هو المؤشر العمودي للميزان ، وقلبك فإذا مالت فإنك تميل (كذبا) . ولسانك هو المؤشر العمودي للميزان ، وقلبك فإذا مالت فإنك تميل (كذبا) . ولسانك هو المؤشر العمودي للميزان ، وقلبك فإذا مالت فإنك تميل (كذبا) . ولسانك هو المؤشر العمودي للميزان ، وقلبك

وهذه المقاربات بين أخلاق « مدير البيت العظيم » وبين المواذين تظهر مرات متكررة فى خطب ذلك الفلاح (١٠). والعبرة التى تؤخذ من ذلك واضحة ، إذ أن مفتاح الطريق الحق بأيدى الطبقة الحاكمة فإذا هم أخفقوا فى اتباعه فنى أى مكان آخر يمكن الحصول عليه ؟ إذ كان المرجو منهم أن يوازنوا بين الحق والباطل ثم يفصلوا فيه بقرار عادل كالمواذين الدقيقة التى لا تخطى ، وبتلك الكيفية كانت المواذين تؤلف رمزا شاع تداوله فى الحياة المصرية حتى صارت كفتا الميزان تظهران (فى النقوش) بمثابة رمز مجسم لقصوير محاكمة كل روح فى عالم الحياة الآخرة .

وقد وجدت الموازين فى ذلك المقال لأول مرة فى تاريخ الأحلاق ، وقد بقيت صورتها وهى منصوبة فى يد الهة العدالة العمياء رمزا لذلك إلى يومنا هذا .

والحقيقة أن ذلك الرمز ترجع نشأته إلى ظهوره بين رجال الفكر في العهد الإقطاعي بمصر منذ أربعة آلاف سنة . ولم يكن الأمر قاصرا على تصوير الميزان بأكله بمثابة رمز للاستقامة في ذلك العهد الإقطاعي، بل كانت أجزاؤه كذلك تستعمل على الدوام لذلك الغرض أيضا . فنجد «العامود» الذي يرتكز عليه الميزان . كا نجد «عارضة» الميزان التي تندلي منها كفتاه . وكذلك بجد بوجه خاص «خيط الميزان»، ونجد «الثقل» المربوط فيه وهو الذي يتدلى من قطعة خشبية بارزة عند قمة العامود الذي يرتكز عليه الميزان . ونجد كذلك «لسان» الميزان (المؤشر) الذي يمتد عموديا إلى أسفل من وسط العارضة التي تحمل كفتي الميزان ويتحرك معها كلما تحركت . وعند الوزن يمكن العارضة التي تحمل كفتي الميزان ويتحرك معها كلما تحركت . وعند الوزن يمكن موازنة اللسان على استقامة واحدة مع خيط الثقل فإن عارضة الميزان تكون أفقية اللسان على استقامة واحدة مع خيط الثقل فإن عارضة الميزان تكون خيط الميزان عماما و تكون الكفتان متو از نتين ومستويتين . وعلى هذا يكون خيط الميزان الذي لا يجيد هو الضابط الصحيح الذي يحفظ الميزان عن الخطأ .

<sup>(</sup>١) وهذه المقارنة كان عظهاء الأشراف فى العهد الإقطاعى مغرمين باستعمالها فى النقوش التى كانوا يدونونها على لوحات قبورهم .

ولا يفوتنا أن نلاحظ هنا أن الفلاح كان يذكر « مدير البيت العظيم ، بظهوره أمام محاسبة الموازين التي لا تتحيز إلى جهة دون الآخرى ، إذ يقول له : « احذر لأن يوم الآخرة يقترب ، . وهذا المثل من الأمثلة القليلة التي يلتجأ إليها في الشكايات بتحذير الظالم مما يتعرض له من المسئولية في الحياة الآخرة ، ويوجد كذلك مثال آخر من ذلك النوع في تلك الوثيقة بالخطبة الثانية من خطب الفلاخ .

وقد صارت الآن تهديدات الفلاح و لمدير البيت العظيم ، أكثر مما يحتمل في شدتها أثناء وقو فه أمام القصر . ومن أجل ذلك أرسل خادمين ليجلدا ذلك الرجل التعس ولكن بالرغم من ذلك فإن الفلاح اننظر قدوم ، رنزى ، من غير خوف وهو خارج من معبد العاصمة وواجهه بخطبة رابعة ، ثم تلاها بخطبة خامسة . وبالرغم من أنهذه كانت أقصر خطبه كلها فإنها ألذعها في الاتهام، إذ يقول: لقد نصبت لتسمع الشكاوى ، وتفصل بين المتخاصمين وتضرب على يد السارق ، ولكن تتحالف مع السارق . والناس تحبك رغم أنك معتد . ولقد نصبت لتكون سدا للرجل الفقير يحميه من الغرق ، ولكن أنظر فإنك أنت فيضانه الجارف ،

كل هذا و « رنزى » كان لايزال ملازما للصمت. فيبندى الفلاح خطابه السادس لاجئا من جديد إلى عاطفة العدالة التى اتصف بها « مدير البيت العظيم » وما اشتهر به من حب الخير ، فيقول له : « يامدير البيت العظيم » ، اقض على الظلم و أقم العدل وقدم كل ماهو خير وامح كل سيء ، حتى تكون كالشبع الذى يقضى على الجوع ، أو كاللباس الذى يخني العرى ، أو كالسماء الصافية بعد سكون العاصفة الشديدة ، أو كالنار الني تطهو الطعام ، أو كالماء الذى يطفىء الغلة » .

ولما استمر « رنزى » لا يحير جوابا أيضا على ذلك الاستعطاف اهتاج الفلاح الشقى وعاد إلى نغمة القدح من جديد ، فأخذ يقول له : إنك متعلم ، إنك مهذب . لقد تعلمت ولكن لا لتكون سارقا . إنك متعود لأن تفعل ما يفعله كل الناس وقد وقع مثلك أقاربك فى نفس الأحبولة . وأنت يامن تمثل

الاستقامة بين كل الناس قد صرت على رأس البغاة فى كل البلاد. إن البستاني الذى يزرع الشر ، يروى حقله بالعسف ليثمر زرعه البهتان ، وبذلك تغمر الضيعة بالشر . »

ومع ذلك فإن هذه الاتهامات لم تحرك ساكنا قط عند «مدير البيت العظيم ». فأخذ الفلاح يفتتح خطبته السابعة . فيبدأ بالمديح المعتاد ، فنراه يصف «مدير البيت العظيم » بأنه « السكان الذي توجه بأمره سفينة كل البلاد » . ثم يرجع فأة إلى وصف حالته التعسة ، فيقول : « إن جوفى (١) مفعم ، وقلمي مثقل ، فإن في السد لكسرا يتدفق منه الماه ، ولهذا فإن في مفتوح ليتكلم » . غير أن استمرار تغاضي ذلك الحاكم وعدم اكترائه ، وهو ذو الشهرة الذائعة بالعدل والرأفة ، قد زاد في غيظ ذلك الفلاح التعس وبلغ مبلغا جعله يرى أن في صمت مدير البيت العظيم ما يطلق ألسنة أكثر الناس غباء وعيا ، فنراه يقول له « لا يوجد فرد صامت لا تحفزه حالتك إلى الكلام ، ولامن نائم لا تجعله حالتك يستيقظ من رقدته ، ولا من إنسان مكتئب إلا جعلقه يثور ، ولا من في أرتج عليه إلا افترت شفتاه ، ولا من جاهل إلا صيرته حالتك حكيما ، ولا من غي الا جعلته حالتك يتعلم ، .

ولما لم يكن فى مقدور ذلك الفلاح أن يكمح جماح غضبه ، فإنه أخذ يلقى خطبته الثامنة . واستمر فى قدحه فيقول : « إن قلبك جشع ، وذلك لا يليق بك ، إنك تسرق ، وذلك لا ينفعك . . . إن الموظفين الذين تصبوا لدر الظلم هم مأوى لمطلق العنان ، وحتى الموظفين الذين أقيموا لمنع الظلم أصبحوا أنفسهم ظالمين . .

ومع كل ذلك فإن ذلك الفلاح لم ين عن المطالبة بتحقيق العدالة ، ولذلك يعود من جديد إلى المطالبة بها فى أعظم عبارات فاه بها فى ذلك المقال العظيم، إذ يقول: « أقم العدل لرب العدل وهو الذى أصبح عدله حقاً . أنت يا من

<sup>(</sup>۱) « الجوف » ( البطن ) كان مقر العواطف . وتوجد نفس الفكرة تصف شاكيا خاثفا فى نصائح « بتاح حتب » يطاب فها معاملة الشاكي بشفقة .

تمثل القلم والقرطاس واللوح ، بل تمثل « تحوت » (۱) لأنك بعيد عن عمل السوء . على أن العدل عندما يكون قائما يكون حقيقة عدلا ، لأن العدالة ( يعنى ماعت ) أبدية ، فهى تنزل مع من يقيمها إلى القبر عندما يوضع فى تابوته ويثوى على الآديم ، واسمه لا يمحى من الأرض بل يذكر بسبب عدله . وهكذا تكون استقامة كلمة الله » .

على أن السؤال الذي ينشأ عن ذلك طبعا بعد ذكر هذه الكامات المؤثرة هو: هل لا يزال هناك بجال للظلم رغم ذلك. ولقد أخذ الفلاح (يسأل هذا السؤال) فقال: «هل هو ميزان يد لا يحيد؟ هل هو ميزان ثابت لا ينحرف؟ وهل مجرد العجز عن الوصول إلى مسحيح الخطأ المشين الذي حاق به هو الدافع إلى هذا الموقف، مع أن الحاكم العادل الذي في قدرته أن يصلح هذا الخطأ كان حاضرا منذ البداية؟ «إنك لم تكن مريضا، إنك لم تفر، إنك لم تمت الولكن ] لم تجازئي حسب السكلمة الطبية التي خرجت من فم «رع» نفسه هي: « تكلم الصدق وافعل الصدق وافعل الصدق وثابت، والجزاء عليه سيلاقيك وسيتبعك حتى الشيخوخة الموقرة».

ولما لم يفه «رنزى» بجواب على هذه الكلمات السامية ، رفع الفلاح صوته عاليا مرة أخرى ، وألق مرافعته النهائية اليائسة وهى خطبته التاسعة ، التي يذكّر فيها « مدير البيت العظيم » بخطر الانضام إلى جانب الغش ، لأن من يأنى فعلا كهذا « لا يرزق أولادا ولا يجد من يرثه على الأرض ، ومن يقلع فى سفينته ( الغش ) فلن يرسو على الأرض ولن تربط مراسى سفينته فى الميناه ٠٠٠ ومن لا يكترث لا أمن له ، ولاصديق لمن يصم أذنه عن الحق ،

<sup>(</sup>١) إله الـكتابة والقضاء .

<sup>(</sup> ٢ ) فى كلام كهذا بجدر بنا أن نذكر أن كلة الصدق « ماعت » هى دائما نفس المكلمة التى يستعملها المصرى لتدل على « الحق » « والعدالة » « والعدل » حسب المقام الذى تقع فيه . فني مثل المقام الذى نحن بصدده الآن لا يمكننا أن يميز أى معنى يقصده الفلاح بالذات من معانى هذه المحكمة دون الأخرى .

والجشع لا يحظى بيوم سعيد . . . انظر فإنى أبث شكواى إليك ولكنك لا تنصت ، فسأذهب إذن وأبث شكايتى منك إلى «آنوب ، . ولما كان «آيوب » هو إله الموتى فإن الفلاح كان يقصد من ذهابه إليه أنه سينتحر . وعند أن يرسل ، مدير البيت العظيم ، خادمه ليجىء بالفلاح ثانية بعد أن هم بالرحيل . وإذ ذاك يتبادلان سويا بعض العبارات المبهمة المعنى . على أن ورنزى »كان في خلال ذلك الوقت قد دون في بردية جديدة كل شكايات الفلاح بحسب ترتيبها . والمفروض أن ما انحدر إلينا من تلك الوثائق هو نسخة من هذه البردية ، ولكن عايؤسف له أن خاتمها عزقة أشد النمزيق . ويمكننا أن ندرك أن لهيفة البردى التي أعدها أمناء أسرار « رنزى » قد حملها ، رنزى » هذا إلى الماك : وقد وجدها الملك « سارة لقلبه أكثر من أى شي ، في اللاد » .

وبعد ذلك يأمر الملك ، مدير البيت العظم ، أن يفصل فى قضية الفلاح ، وإذ ذاك يحضر المختصون بهذا العمل سجل الضرائب الذى يحدد الناحية التابع لها ذلك الفلاح بالصفة الرسمية ، كما يبين موقفه القانونى والاجتماعى وعدد أفراد أسرته ومقدار ثروته . ثم يعقب ذلك فى الوثيقة بعض كلمات مفتتة ، يقل عددها عن اثنتى عشرة كلمة ، يمكننا أن نفهم منها على وجه التقريب أن بخوتى ناخت ، قد عوقب ، وأن ممتلكات ذلك الموظف الجشع المغتصب قد أعطيت للفلاح .

ومما يسترعى النظرحقا أن نجد أشراف رجال البلاط الفرعوني منذ أربعة آلاف سنة مضت يهتمون بإسعاد حال الطبقات الدنيا لدرجة أنهم كانوا يكلفون أنفسهم مشقة تدوين مثل تلك المقالات ، التي لم تكن بداهة إلا بمثابة دعاية إلى نظام قو امه العدل والشفقة بالفقراء . وأمثال أولئك الرجال كانوا حملة أقلام لإعلان حرب مقدسة لنصرة العدالة الاجتماعية ، وقد جعلوا ذلك المقال بالذات ممتعا في قراءته لطبقة الأغنياء الموجه إليهم ذلك المقال . وبالرغم من الغموض المستمر في لغنه ، وأسلوبه الرئان واستعاراته القوية وتشبيهاته الغريبة ، مما نجعل الكثير من فصاحة ذلك الفلاح مستعصية الفهم على أبناء هذا

العالم الحديث ، فإن ذلك المقال قد اكتسب فى عصره مكانة جعلته أدبا من الطراز الراق . ولا شك أنه كتب بالأسلوب الذى كان مستحسنا عند أهل ذلك العصر ، وأن ذلك التهكم الفكه اللاذع الذى يبدو فى بعض نواحيه كان عما يزيد فى شهرته الأدبية عند قدماء المصريين الذين كانوا محبين بطبيعتهم للتفكه ، ولكنه مع ذلك كان أدبا يرمى إلى غرض خلق .

وقصة ذلك الفلاح الفصيح تعد تصويرا حيا ناطقا عن عجز أولئك الموظفين الأمناء إذا لم يكن يشد أزرهم ملك عادل رءوف . وقد كان هناك في ذلك العصر مفكرون اجتماعيون يحسون بالحاجة إلى وجود حاكم عادل، وكان من بين الحكماء الذين يتطلعون إلى وجود مثل هذا الملك العادل، الحكيم الجور»، وهو أحد الأنبياء الاجتماعيين الذين عاشوا في ذلك العصر العظيم. وقد ألف مقالا في شكل تمثيلي مؤثر، لم يقتصر فيه على اتهام أهل عصره بحرارة فحسب، بل ضمن مقاله أيضا وصايا إيجابية يرمى من ورائها إلى إيجاد نهضة يتجدد بها المجتمع، بل ذهب به الأمل أيضا إلى ترقب عصر ذهبي يأتى به ذلك الإصلاح المنشود.

وتلك « الوثيقة ، المذكورة تعد من أهم الوثائق التي تسترعى النظر بين كافة بحموعة تلك المقالات الاجتماعية والخلقية التي كتبت في ذلك العهد الإقطاعي، ويصح لنا أن نسميها « تحذيرات إبور » (١) . ومما يدعو إلى الأسف أن بداية هذه البردية قد فقدت ، وهي الجانب الذي كان يحتوى على بيان الأحو الى التي دعت ذلك الحكيم إلى الإدلاء بتحذيراته الواردة في هذه الوثيقة ، وإن كانت تلك الأحو الى في ظو اهرها الرئيسية واضحة .

ويمكن تلخيص تلك الوثيقة فيها يأنى: يقوم الحكيم ، إبور » بإلقاء اتهام طويل مفعم بالفضب عن حالة عصره أمام ملك ( لم يعرف اسمه بالتحقيق الآن )، وبحضور آخرين يحتمل أنهم كانوا حاشية ذلك الملك مجتمعين عنده

<sup>(</sup>١) وقد ترجمها الأستاذ « جاردنر » فى طبعة ستبقى نموذجا . راجع :

Alan H. Gardiner, The Admonitions of An Egyptian Sage, Leipzig (1909).

فى ذلك الوقت ، وينتهى بالنصيحة والتحذير من الإهمال فى الأخذ بالإصلاح ، ويلى ذلك رد قصير من جانب الملك ، ثم ينتهى المقال بتعقيب قصير للحكيم المذكور على الرد الملكى .

وهذا الخطاب الرئيسي الطويل الذي قام بإلقائه ذلك الحكيم يشغل الجانب الأكبر من المقال ، كما أن الاتهام يشغل من الخطاب ما لا يقل عن الثلثين [أى بنسبة نحو عشر صفحات من الأربع عشرة صفحة التي يحتويها الخطاب]. على أنه لم يراع في ذلك الاتهام أي ترتيب منطق في عناصره ، بالرغم بما بذل من الجهد الظاهر في تنسيق أقو ال ذلك الحكيم بوضعها على هيئة مقاطع مقفاة وكل مقطوعة منها تبتدئ بنفس العبارة السابقة لها ، على النمط الذي رأيناه في شعر الرجل التعس .

وسنحاول فى الفقرات التالية أن نلخص أهم محتويات ذلك الاتهام على ساس المواضيع التى تناولها ، كما أننا سنورد بعض العبارات بنصها ليتبين منها نوع الكلام الذى أفضى به ذلك الحكيم. ولما كانت هذه البردية بمزقة ، ولغتها عويصة صعبة ، فإن ترجمتها ترجمة متصلة من الأمور المستحيلة ، حتى ولو توافرت الشروح التى تكفل إزالة هذه الصعوبة (١).

يبدأ ذلك الحكيم بإلقاء نظرة ثاقبة على نظم الحياة لأهالى وادى النيل في ذاك الوقت، فيجد أن كل شيء قد آل إلى الفوضى. فالحكومة قد وقفت حركتها تقريبا، « وقوانين قاعة العدل قد ألقى بها ظهريا، فصارت تدوسها الناس بالأقدام في المحال العامة، والفقراء يفضونها على قارعة الطريق (٢) ».

<sup>(</sup>۱) تراجم القطع المقتبسة هنا معظمها من ترجمة «جاردنر » الذي كان محترسا في ترجمته مما يستحق عليه الثناء .

<sup>(</sup>٣) لقد كانت هذه فعلة شنعاء فى نظر النظام المصرى إذا كان سحب المكتابات والوثائق من المصالح العامة للاستشهاد بها أو للاطلاع عليها من الأمور المنظمة تنظيما دقيقا ، فالقواعد التى كانت تحدد وظيفة الوزير قد بقيت لنا . راجع :

Breasted, Ancient Records of Egypt, Vol. II, p. 279

ويرجع السبب في سوء النظام هذا إلى حالة الهياج والحروب الدائرة في داخل البلاد: « فالرجل يضرب أخاه من أمه . فما العمل في ذلك ؟ . . . انظر فإن الرجل يذبح وهو بجانب أخيه ، في حين أن أخاه يتركه حتى ينجو هو بنفسه . . . والرجل ينظر لابنه نظر ته إلى عدوه . . . ويذهب الرجل إلى الحرث والزرع وهو مسلم بدرعه . . . .

ويضاف إلى سوء النظام وإلى الثورة الداخلية أهوال الغارات الاجنبية على البلاد، فإن أملاك مصر بعد أن صارت فريسة لسوء النظام والفتنة الصاربة أطنابها بالبلاد قد صار رجالها أيضا غير قادرين على صد غزوات الاسبويين عن حدود شرق الدلتا، وحاق الهلاك بالأملاك المصرية ووقف سيل الحركة الاقتصادية: «أنظر فإن كل أصحاب الحرف لايقومون بأى عمل قط، وأعداء البلاد يفقرونها فى حرفها. [انظر أن الذى يحصد] المحصول لا يعرف عنه شيئا ومن لم يحرث الأرض [يملأ أهراءه]... أنظر إن الماشية قد تركت ضالة فى السبيل ولا يوجد أحد يجمعها ويلم شتاتها، فكل إنسان يأخذ لنفسه منها ما يسمه (يعنى بالكى)... والحروب الداخلية لا تأتى بضريبة ... ومائدة بيت المال الذى لا دخل له ؟»

والتجارة الخارجية تنحط وتختنى فى مثل تلك الأحوال التى كانت عليها داخلية البلاد « فأصبحالقوم لا يقلعون بسفنهم شمالا إلى « جبيل<sup>(۱)</sup> »، وإذن ماذا نصنع للحصول على خشب الأرز اللازم لمومياتنا، وهو الذى من خراجه تدفن الكهنة ومن زيته تحنط الأمراء حتى بلاد «كريت » ، وقد أصبحت ( يعنى الأخشاب ) لا ترد » .

والوقوع فى مثل تلك الأحوال كان محتملا ، لأن الأمن العام والتجارة قد اختنى أثرهما . « وبالرغم من أن الطرق كانت محروسة فإن الناس كانوا يترصدون فى الأدغال حتى يمر السائح الذى دهمه الليل ويسلبوه ما يحمل ويجردوه بما معه بالعصى ويذبح ذبحا شنيعا » . « وفى الحق أن البلاد كانت

<sup>(</sup>١) وكانت ببلوص ( جبيل ) في ذلك المهد أعظم ثفر تجارى في فينيقيا .

تدور على عقبها (أى أن نظام الأشياء مقلوب رأسا على عقب) كما تدور عجلة صانع الفخار، فمن كان لصا صار رب ثروة، والغنى صار إذ ذاك إنسانا منهوبا». وهكذا انقلبت أوضاع كل الأشياء، طبقا لما يدل عليه مفهوم تشبيهها بعجلة صانع الفخار، فانهارت الشئون الاجتماعية انهيارا باما.

وإننا نجد في أطول، مجموعة من فقرات تلك الوثيقة — التي أنشتت على وتيرة واحدة — أن ذلك الحكيم يضع أمامنا صور تغير الأحوال بالنسبة لأفراد معينين وطبقات خاصة من المجتمع، فيضاهي في الفقرة الواحدة بين ماكان عليه الماضي وما هو جار في ذلك الوقت، إذ نراه يقول: « انظر إن الذي لم يكن يملك زوجا من الثيران صار الآن صاحب قطيع منها، وذلك الذي كان لايجد ثورا لحرثه صار الآن يملك قطيعا، أنظر أن الذي لم يكن يملك غلالا صار الآن صاحب محازن من القمح، وذلك الذي كان يذهب للبحث عن الغلال لنفسه صار هو الآن يخرجها من مخزنه ».

ولاشك أن للانحطاط الخلق شأناً فى ذلك الخراب الشامل الذى حاق بالبلاد، وإن كان لم ينص صراحة على أنه هو السبب الظاهرى لذلك البؤس العام، إذ نراه يقول: «إن المتحلى بالفضائل يسير وهو محزون لما حدث فى البلاد. ويقول آخرون: «لوكنت أعلم أين يوجد الإله لقدمت له قربابا . وفى الحق أن [العدالة] موجودة فى البلاد باسمها فقط، وما يلقاه الناس حينها يلتجئون إليها هو العسف (۱)».

فلا عجب إذن من وجود ذلك اليأس الشامل: « وفى الحق أن السرور قد مات ولم نعد نتذوقه بعد ، ولا يوجد فى الأرض إلا الأنين الممزوج بالحسرات.

<sup>(</sup>١) إن مل، النقص الدى فى الوثيقة بكلمة « العدالة » ( ماعت ) هو اقتراح الأستاذ « زيته » وذلك بالنسبة إلى وجودها كثيرا مقابلة للكلمة التى استعملت هنا بمعنى « العسف » ( أسفت ) وذلك منذ عهد متون الأهرام وما بعده ، وتكملة النقص بتلك الكلمة يتفق مع المتن عاما ، ولكن الأستاذ « جاردنر » يقول إن الآثار التى يقيت فى هذا الفراغ من المتن لا تتفق مع هذا الإصلاح الذى اقترحه « زيته » . غير أن « جاردنر » لم يضمن طبعته الأصل الهيراطيقي لهذه الفقرة .

. وفى الحق أن كلا من العظيم والحقير صار يقول: ليتى كنت ميتا ، ويقول الاطفال الصغار: ليتنا لم يعلنا أحد ومتنا قبل هذا . . . ، وفى الحق أن قلوب كل القطعان صارت تبكى ، والماشية تثن بسبب حالة البلاد ، .

على أنه لم يكن فى مقدور ذلك الحكيم أن يشاهد كل ذلك دون أن تثور عواطفه ، فكان بدوره متأثراً تأثراً عميقاً لتلك الكارثة العامة ويطلب من الله أن يقضى على كل شىء ، إذ يقول : « ليت الناس يفنون ، فلا يحدث حمل ولا ولادة ، وليت البلاد تخلو من الغوغاء حتى يقضى على الشجار ، وكان ذلك الحكيم يقرع نفسه لأنه لم يسع من جهته لإنقاذ ذلك الموقف من قبل ، إذ يقول أيضا : « ليتنى رفعت صوتى فى ذلك الوقت ، حتى كنت أنقذ نفسى من الألم الذى أنا فيه الآن ، فالويل لى لأن البؤس ، م فى هذا الزمان ، .

تلك هي الصورة القاتمة التي صورها لنا ذلك الحكيم المصرى القديم. ويجب أن نعتبر تلك الشكاية ، التي سبق أن قلنا إنها تشغل ثلثي الوثيقة كما حفظت لنا، أنها وصفت الحالة عند قدما المصريين في عهد معين ، على أن العلاقة الوثيقة التي بين ذلك المقال والمقالات الآخرى التي من ذلك العهد الإقطاعي ، من حيث اللغة والفكر ووجهة النظر ، لا تدع للشك مجالا في تحديد تاريخ عهدها بالضبط ، ولا شك أن حالة مصر السيئة لتي صورها لنا ذلك الحكيم هي ظواهر الحالة التي أعقبت انهيار نظام الحكومة والاعتداء على البلاد الذي جاء إثر سقوط الدولة القديمة ، أي في نهاية عصر الأهرام ، وانحلال الاتحاد المناذ .

ولأن « إبور » كان فى شدة النأثر لتلك الحال الموئسة التى صورها ، لم يشأ أن يتخلى عن أهل الجيل الذى عاش فيه بل عمد فى النهاية ، كما كان منتظراً ، إلى تبين السبب الذى يدعو إلى الأمل ومع أنه تصادفنا عند الوصول إلى هذه النقطة فجوة كبيرة فى تلك البردية ، فإننا نجد فى النهاية أهم فقرة فى جميع مقال ذلك الحكيم ، وهى تعتبر من أروع ما دون فى كل الأدب المصرى القديم . ففي هذه الفقرة العظيمة يتطلع ذلك الحكيم إلى المستقبل ، متوقعا إعادة البلاد إلى سيرتها الأولى ، وذلك فى نظره بلا نزاع نتيجة طبيعية للنصائح

الإصلاحية التي كان قد فرغ من غرسها في قلوب مواطنيه . فهو يرى الحاكم الأمثل الذي يتوق إلى قدومه ، وهذا الملك المثالى الذي قد حكم مصر في يوم من الآيام باسم إله الشمس « رع » ·

ولما كان ذلك الحكيم يرى فى سلطته المقدسة العصر الذهبي فإنه يوازن بينه وبين الحمكم الغاشم الذى ترزح تحت عبئه البلاد فى عصره ، فنراه يقول: «فهو يطنى طيب (الحريق الاجتماعي) ، ويقال عنه إنه راعي كل الناس (۱) ولا يحمل فى قلبه شرآ . وحينها تكون قطعانه قلملة العدد فإنه يصرف يومه فى جمع بعضها إلى بعض وقلوبها محمومة (۲) (من الحزن) . ليته عرف أخلاقها فى الجيل الأول ، فعندئذ كان فى مقدوره أن يضرب الشر وكان فى قدرته أن يمد ذراعه ضده (يعنى الشر) . وكان فى مقدوره أن يقضى على بذرتهم هناك وعلى وراثتهم ... فأين هو اليوم ؟ هل هو بطريق المصادفة نائم ؟ . . أنظر إن بأسه لا يرى ... »

فنجد فى ذلك صورة الملك الأمثل، وهو الحاكم العادل الذى لا يحمل فى قلبه شرا، وهو الذى يجول بين رعيته كالراعى يجمع شتات قطيعه المتناقص الظمآن إن مثل ذلك الحكم العادل الذى نجد له نظيراً فى حكم نبى الله د داود، (عليه السلام) عند العبرانيين قد حدث، ويمكن أن يحدث ثانية. على أن عنصر الأمل فى ظهور الملك الصالح المنتظر كان فى نظره أقرب من حبل الوريد، بل كان محققاً عنده، كما تدل السكلمات الحتامية التى وردت بالفقرة السابقة عند قوله: «أين هو اليوم، هل هو بطريق المصادفة نائم ؟ انظر إن بأسه لايرى». ولا يستنى (لإبراز المعنى المقصود) إلا أن أضيف إلى الجلة الأخيرة لفظى وحتى الآن ».

<sup>(</sup>١) أو « الراعى » . و « إله الشمس » يسمى « راعيا شجاعا يسوق ماشيته » فى أنشودة شمسية من عهد الأسرة الثامنة عشرة . وفى التعاليم الموجهة إلى « ممريكارع » تسمى الناس « قطيع الله » ، وهو إله الشمس كما يستدل على ذلك من المتن .

<sup>(</sup> ٢ ) يحتمل أن معنى ذلك ظمأن ، وربما كان ذلك رمزا المحزون ، قارن قلوب « القطعان » ( الماشية الصغيرة ) تبكى كما ورد فى ص ٢١١ .

على أن الأهمية الخاصة التى نستنتجها من تلك الصورة تنحصر فى أن المثل العليا الاجتماعية أو الحلم الذهبي لمفكرى ذلك العصر البعيد على أقل تقدير ، إن لم نقل منهجهم الاجتماعي ، كانت تشمل الحاكم الأمثل الطاهر النقي الخير المقاصد الذي يعز عشيرته ويحميها ويسحق الأشرار . وسواء أكان التنبؤ بقدوم هذا الحاكم محددا أم لا ، فإن صورة أخلاقه وأعماله قد كشف النقاب لنا عنها ذلك الحكيم القديم . وقد كشف النقاب عنها في حضرة الملك الموجود عنها ذلك الحكيم القديم . وقد كشف النقاب عنها في حضرة الملك الموجود وذلك بطبيعة الحال هو عين التبشير بالمسيحية قبل أن تظهر بين العبرانيين بما في من من سهرا سنة .

وقد أدت الموازنة الفظيعة التي كانت تجول فى ذهن ذلك الحكيم المصرى القديم بين حكم الملك الأمثل وبين حكم الفرعون الجالس على العرش، الذى يقف فى حضرته، إلى أن ينطق الحكيم بأقسى الاتهامات ضد مليكه، فكان مثله فى ذلك مثل «ناثان (١)» عندما وجه كلماته اللاذعة إلى «داود»

(١) وقد لحظ هذه المسابهة جاردنر: نائان هو النبي العبراني الذي أرسله الله لتأنيب «داود» على فعلته الشنعاء. وذلك أن «داود» أحب « بتشبع » بنت « إليعام » وامرأة «أوريا » الحيثي ، وقد عزم «داود» على الزواج منها بعد أن حملت منه سفاحا ، فأم سرا أن يرسل «أوريا » زوجها إلى ميدان القتال في موضع بحيث لا يكون مفر من قتله ، وقد حدث ذلك فعلا . وبعد أن أتمت « بتشبع » أيام الحداد التقليدية تزوج منها «داود» ، ولكن الله غضب عليه من أجل ذلك وأرسل إليه النبي « نائان » ليؤنيه على فعلته تلك ، فقال له : «كان رجلان واحد منهما غنى والآخر فقير ، وكان للغنى غنم وبقر كشير جدا ، فأما الفقير فلم يكن له شيء إلا نعجة واحدة صغيرة قد اقتناها ورباها وكبرت معه ومع بنيه جميعا وتأكل من لقمته وتشرب من كأسه وتنام في حضنه ، وكانت له كابنة . فجاء ضيف للرجل الغنى ، فأبي أن يأخذ من غنمه ومن بقره ليهيء غذاء الضيف الذي جاء له ، فأخذ نعجة الرجل الفقير وهيئها غذاء للرجل الذي جاء إليه . «فحمى غضب «داود» على الرجل جدا وقال لنائان : «حي هو الرب وأنه يقتل الرجل الفاعل ذلك ويرد النعجة أربعة أضعاف لأنه فعل هذا الأمم لأنه لم يشفق » .

فقال « ناتان » لداود : « أنت هو الرجل » ( صموئيل إصحاح ١١ و ١٢ ) : وقد ذكر « ناثان » هذه المقارنة لأن « داود » رغم أنه متروج من كثير ، لم يكن قانعا بهن ، بل كان لابد له أن يأخذ زوجة « أوريا » أيضا . (عليه السلام) قائلا: «أنت هو الرجل». فلقد وضع الحكيم مسئولية كل ما صوره من مساوئ فوق عاتق الملك، إذ يقول لمليكه! «إن الأمر الملك، والمعرفة، والعدالة (يعني ماعت) في قبضة يدك، ولكن ما تضعه في البلاد هو النزاع وصوت القلاقل. ولقد فعلت ذلك لتشتد علينا هذه الأمور، لقد نطقت زورا ومتانا».

وعندما انتهى ذلك الحكيم من خطابه الطويل، أجابه الملك بنفسه على أقواله. غير أنه ليس فى وسعنا أن نصل إلى ما قاله الملك فى إجابته على الحكيم عا بقي لنا من تلك النتف المفتتة من الصفحة الممزقة التي دونت عليها الإجابة.

وقد وصلت تقريعات ذلك الرجل الحكيم إلى قتها فى قوة التعبير حين أشار إلى أخلاق الفرعون التقليدية وهى التى كانت تشمل الأمر الملكى والمعرفة والعدالة (يعنى ماعت)، أى النظام الإدارى والحلق القديم الذى حافظ عليه ملوك الإتحاد الثانى مدة ألف سنة، وهو الذى قد حلت الآن محله الفوضى.

فيتضح الآن تماما من ذلك أن حالة سوء النظام الشاملة التي وصفها في أقواله « إبور » قد ظهرت في فترة من العهد الذي جاء بعد سقوط الدولة القديمة . ويستحيل علينا الآن أن ندرك مو قف ملوك « أهناسية » الذين أنتجوا مثل تلك المقالات المثالية المدهشة ، أو نحدد علاقتهم بانهيار نظام الحكم . فهل كان احتذاؤهم المثل الأعلى الاجتماعي في مثل ذلك العصر ، سببا من أسباب ضعفهم السياسي ؟ لقد لاحظنا أنه في وسط ذلك الحراب القومي الذي صور لنا بتلك الكيفية من غير تحفظ ، أن الحكيم « إبور » كان لايزال يحمل في نفسه بعض الأمل في إنقاذ البلاد من ذلك الحراب . فهل كان في ذهنه بعض الرجال المحروفين بقوة الشكيمة بمن أبق عليهم الدهر من أسر الأمراء بعض الرجال المحروفين بقوة الشكيمة بمن أبق عليهم الدهر من أسر الأمراء يقيد ذلك مافاه به حكيم آخر كان يعيش في نفس ذلك العصر ( وسنصغي يؤيد ذلك مافاه به حكيم آخر كان يعيش في نفس ذلك العصر ( وسنصغي الكلامه وشيكا ) كا يؤيده ما تساءل به حكيمنا المذكور بتدبر وإنعام إذ يقول : وأن هو اليوم ؟ هل هو بطريق المصادفة نائم ؟ ،

والواقع أن حكيما آخر من نفس ذلك العصر كان يجول فى ذهنه شخصية الملك المنتظر الدى سيكون فاتحة للعصر الجديد المنتظر ، لأنه لم يتردد فى ذكر اسمه ، كما سيأتى الآن قريبا .

ولدينا فى بردية أخرى عثر عليها «جولنيشِف (۱) »، وهى موجودة الآن متحف « لنينجراد »، نبوءات كاهن مرتل اسمه «نفرر وهو» وهو يدعى أنها ألقيت فى حضرة الملك « سنفرو » أى قبل العصر الذى نحن بصدده بما يقرب من ألف سنة .

والواقع أن ذلك مجرد وضع تمثيلى ليسبغ على كلبات « نفر روهو » الهامة قوة التأثير . ومن حسن الحظ أن كاتبا من عهد الدولة الحديثة بمن عاشوا فى القرن الحنامس عشر ق · م · قد ظهرت له أهمية ذلك المقال ، حتى أنه لما لم يجد لديه برديا جديدا ينقله فيه أخذ جوءا من بعض أوراق مستعملة فى تدوين حسابه هو ونقل تلك النبوءات على ظهرها . وبذلك بقيت نبوءات « نفر روهو » فى تلك الصورة التى وصلتنا عفوا بما تحويه من غموض بسبب أغلاطها الكثيرة التى حدثت عند نقله لها بطريق المصادفة كما ذكرنا .

يبدأ ، نفرروهو ، بالمقدمة التاريخية المزعومة ، ثم يصف الحراب والفوضى اللذين كانا يحيطان به . ومثله فى ذلك مثل « خع خبرورع سنب » إذ يتكلم مع قلبه ، فنراه يقول : « انصت ياقلبى وانع تلك الأرض التى فيها نشأت . . . . لقد أصبحت هذه البلاد خرابا ، فلا من يهتم بها ، ولا من يتكلم عنها ، ولا من يتكلم عنها ، ولا من يندرف الدمع . فأى حال عليها تلك البلاد ؟ لقد حجبت الشمس فلا تضى عتى يبصر الناس » . وقد كان من جراء تعطيل أعمال الرى العظيمة العامة أن . أصبح نيل مصر جافا فيمكن للإنسان أن يخوضه بالقدم ، وصار الإنسان عندما يريد أن يبحث عن ما في النهر ) لنجرى عليه السفن يحد طريقه قد صار شاطنا والشاطئ عام البدو الذين يغزون البلاد . وظهر الأعداء البلاد طريحة الشقاء بسبب طعام البدو الذين يغزون البلاد . وظهر الأعداء

<sup>(</sup>١) جولنيشف أحد علماء اللغة المصرية الحاليين .

فى مصر ، فانحدر الأسيويون إلى مصر ... وسأريك البلاد وهى مغزوة تتألم. وقد چدث فى البلاد ما لم يحدث قط من قبل ... فالرجل يجلس فى عقر داره موليا ظهره عندما يكون الآخر يذبح بجواره ....

سأريك الابن صار مثل العدو، والآخ صار خصما، والرجل يذبح والده، وكل فم ملؤه (حبنى) [صياح المتسول؟]، وكل الأشياء الطيبة قد ولت، والملاد تحتضر.... وأملاك الرجل تغنصب منه وتعطى الاجنبى...»

. وسأريك أن المالك صار فى حاجة والأجنبى فى غنى . . . وأن الأرض قد نقصت وفى الوقت نفسه تضاعف حكامها ، وصارت الحبوب شحيحة فى حين أن المكيال صار كبيراً ، وتكال الحبوب [أى بجابى الضرائب] حتى يطفح الكيل . . . . . . .

« سأريك البلاد وقد صارت مغزوة يتألم ، وأن منطقة عين شمس لن تصير بعد مكان ولادة كل إله » .

وبعد ذلك يتحول ، نفرروهو » من غير تردد أو تشكك عن تلك الصورة التي يصف فيها القحط الذي وقعت فيه البلاد وينادى بالكلمات التالية الهامة معلنا قدوم الملك الذي سيخلص مصر بما حاق بها ، إذ يقول: «سيأتي ملك من الجنوب اسمه «أميني »، وهو ابن أمرأة نوبية الأصلوقد ولد في الوجه القبلي، وسيتسلم التاج الأبيض، ويلبس التاج الأحمر، فيوحد بذلك التاج المزدوج، سينشر السلام في الأرضين (يعني مصر) على الوجه الذي يحبه أهلها...».

« وسيفرح أهل زمانه ، وسيجعل ابن الإنسان (۱) اسمه باقيا أبد الآبدين . أما الذين كانوا قد تآمروا على الشر ودبروا الفتنة فقد أطبقوا أفواههم خوفا منه ، والأسيويون سيقتلون بسيفه ، واللوبيون سيحرقون بلهيبه ، والثوار سيستسلون لنصائحه ، والعصاة سيخضعون لبطشه ، وسيخضع المتمردون للصل الذي على جبينه » .

<sup>(</sup>١) يقصد « بابن الإنسان » الملك المقصود . وقد أطلق هذا الاسم على المسيح عليه السلام .

« وسيقيمون «سور الحاكم» حتى لايتمكن الأسيويون من غزو مصر ، وسيستجدون الماء حسب طريقتهم التقليدية الحى تردها أنعامهم . والعدالة (ما عت ) ستعود إلى مكانها ، والظلم ينني من الارض . فهنيئا لمن سيرى ذلك ومن سيكون من نصيبه خدمة ذلك الملك » .

فنرى في ذلك القدوم الفعلي للملك المخلص للبلاد بالفعل ، الذي كان مجيئه هو الأمل الذي ينشده الحكيم . إبور » ، وقد ذكر « نفرروهو » ذلك الملك بالاسم . ورسم كتابة الاسم « أميني » الذي استعمله « نفرروهو » هو اختصار مشهور للاسم الـكامل « امنمحات » ، وواضح أنه المؤسس العظيم للأسرة الثانية عشرة والمصلح الذي أعاد توطيد سلطان مصر في العهد الاقطاعي حوالي سنة ٢٠٠٠ ق . م . ، وقد ذكر عنه في نقش تاريخي بعد ذلك العصر بثلاثة أجيال بشكل يسترعي الانظار: « أنه قد محى الظلم لأنه أحب العدل كشيراً ( يعني ما عت(١) ). وقد كان عرافنا هنا واثقا من أن بطله . أمنمحات ، سُمستولي على التاجين اللذين يرمزان لحكومة البلاد المتحدة مصر السفلي ومصر العليا، وأنه سيفتتح عصراً جديدا غير أنه يرجى، الاصلاح العظيم على وجه عام إلى المستقبل. وَذلك يضع أمامنا سؤالا جديرا بالاهتمام وهو : هل هذا التأكيد الصارخ مجرد نبوءة عن حادثة بعد وقوعها؟ أوكان ذلك إعلانا ناجحا عن بطل منتصر قد نجح نجاحا عظيما في إصلاح مصر العليا حتى أن انتصاره النهائي وإصلاحه لـكلّ مصر كان متوقعاً حدوثه ؟ أو هل كان « نفرروهو » مرسلا من-قبل « أمنمحات » إلى مصر السفلي ليعلن قدومه إليها؟ أو هل كان كأى شخص من أنصار « أمنمحات ، يعظم إصلاحاته بتصويرها بجانب صورة ما صارت إليه إليهالاد من الدمار والخراب قبل مجيئه ؟

Breasted. Ancient Records of Egypt, Vol. 1P. 283 . واجع. 19. وقد يجوز أن السياح الذين يسيحون في نهر النيل يذكرون أنهم قد شاهدوا هذا النقش العظيم منقوشا حول قاعدة جدار المزار العظيم لمقبرة « خنوم حتب » المنحوتة في صخور جبال بني حسن ب

وإنه لمن المستحيل أن يعطى الإنسان جوابا شافيا عن تلك الأسئلة ، ولكن الارجح على ما يظهر أن ، نفرروهو ، كان حقيقة محاطا فى زمنه بالخراب الذى صوره لنا فى تلك الصورة القوية ، وأن تاريخ حياة «أمنمحات، المقرونة بالنجاح فى مصر العليا قد جعل نجاحه فى إعادة وحدة البلاد إلى ما كانت عليه وإرجاع مجدها القديم متوقعا . وقد يبدو من المدهش حقا أن يذكر « نفرروهو » صراحة أن الفرعون الجديد ليس من سلالة البيت المالك يذكر « نفردوهو » صراحة أن الفرعون الجديد ليس من سلالة البيت المالك للقديم . على أنه لا شك كان فى البلاد إذ ذاك مطالبون بالعرش أو مدعون له يثير تأثيرا بذكر .

كا أن تسمية «أمنمحات » « بابن الإنسان » كما ذكر ذلك فيما سلف عن لسان ذلك المتنبى « للفت النظر ويوحى إلينا في الحال بوجود علاقات قد لا نرى لها وجودا ، إذ أن ذلك التعبير قد استعمل في النصيحة الموجهة إلى « مريكارع » ليدل على « ابن رجل ذي أهمية » . وقد جرى في بلاد بابل القديمة استعمال تعبير مشابه لذلك التعبير . وذلك الاعلان الذي أعلنه ذلك المتنبي عشمل قيام مليكه بعملين هما من الأهمية للشعب البائس في مصر الطريحة يمكان ، وهما :

( أولا) القضاء على المغيرين وأخذ العدة لدفع الغارات المقبلة .

(ثانيا ) إصلاح النظام الداخلي.

أما . سُور الحاكم ، فكان قلعة قديمة لحماية الدلتا الشرقية واقعة على التخوم الأسيوية ، وقد بنى لحراسة الطريق من آسيا إلى مصر فى عهد بناة الأهرام . وقد أعلن . نفرر وهو ، أن الملك الجديد سيعيده كماكان من قبل .

والصورة التي رسمها لنا ذلك المتنبئ عن مآل الأسيويين تذكرنا بما ورد في الرواية العبرانية الحاصة برحلة دخول أجدادهم إلى مصر .

وأما اعلان الإصلاح الذى سيحدث فى النظام الداخلى فإنه يسترعى الانظار لقصره و بساطته ، إذ يقول : ﴿ إِنَ العِدَالَةُ سَتَعُودُ إِلَى مَكَامًا وَالظَّمْ يَنْفَى مِنَ الْأَرْضَ ﴾ . إذن هي ﴿ مَاعَتَ ﴾ القديمة التي سيعيدها الملك الجديد في شكل

نظام ثابت ليكون مرة أخرى رقيبا ومهيمنا على حياة الشعب المصرى الاجتماعية. أى أن ماعت ، وهى ذلك النظام القديم الذى مكث ألف سنة مرشدا ومهيمنا على الحاكم وحكومته ، ستعود مرة أخرى وتبسط سلطانها من جديد. ومن المفهوم أن الابتهاج الذى يبشربه ذلك المتنبى العتيق يشير إلى عودة المثل العليا القديمة للأخلاق الفاضلة والسعادة القديمة .

غير أن ذلك كان حم الأسف بعيدا عما وقع فعلا. فإن «أمنمحات» كان حقا من كبار الإداريين في العالم القديم، وقد استطاع بما وهبه الله من فطنة عظيمة أن يعيد بلا نزاع ذلك النظام القديم بقدر ما سمحت له الأحوال، ولكنه مع ذلك قد حتمت عليه الظروف أن يتخذ عماله وموظفيه في إدارة شئون الأمة من بين أولئك الرجال الذين ترعرعوا وشبوا في عهد ذلك الانحطاط الذي جاء عقب عصر الأهرام، وأشربت قلوبهم بطبيعة الحال الارتياح إلى الفوضي والفساد اللذين هوى إلى حضيضهما الشعب المصرى خلال عدة أجيال بل قرون حتى أنقذهم «أمنمحات، منها في ذلك الوقت.

وقد كشفت لنا النظرات الحلقية التي جال بها أمثال «الرجل التعس» و «خع خبر ورع سنب » و «كاهن عين شمس » — ولا يقل عنهم جميعا « إبور » — عن حالة مزعجة من الانحطاط الاجتماعي . أما ما كان يشعر به « بتاح حتب » القديم من اقتناع واطمئنان نراهما في قوله: « إن كل شيء على ما يرام » ، فقد اختني إلى الابد .

وقد كان الملك وأمنمحات ، نفسه يشعر بهذه الحقيقة ، إذ أنه وجد بعد حكم طويل ناجح امتد أكثر من جيل من الزمان ، أن عدم الثقة بالناس ، التي كان يحسبها الملك المسن طو ال حيانه ، حقيقة لامراء فيها لمسها لمسا عندما حاول بعض القوم اغتياله . وحينها بدأ يشعر بوطأة كبر السن وجه إلى ابنه «سنو سرت »—وهو أول من سمى بهذا الاسم من ملوك مصر —كلمة في صورة نصيحة مختصرة ، جريا على الطريقة التي اتبعها والد الأمير ومريكارع ، ولكن بروح تختلف عن تلك ، فيقول لا بنه معر "فا العدالة : وأنصت لما أقوله لك ، حتى تصير ملكا

على البلاد وحتى تصبح حاكم الشاطئين ، وحتى يكون فى مقدورك أن تزيد فى خيرات البلاد . قو "نفسك أمام جميع كل أتباعك ، لأن الناس يصغون لمن يُرهبهم . ولا تقتربن منهم على انفراد ، ولا تملأن قلبك بأخ ، ولا تعرفن صديقا ، ولا تتخذن لنفسك خلانا (تضع فيهم ثقة ) لا نهاية لها . وحينها تنام حافظ بنفسك على قلبك ، لأن الإنسان لا أناسى له يوم الكريهة . لقد أعطيت السائل وأطعمت اليتيم ، وقبلت الحقير والعظيم (فى حضرتى) ، غير أن الذى أكل زادى قد عصانى ومن مددت له يدى قد بعث فيها الخوف » .

وهذه الصورة التى تدل على سوء الظن بالناس المفعم بالتشاؤم قد أعقبها الملك بقصة محاولة اغتيال حياته، وهى حادثة تفسر إلى حدما شدة سخط ذلك الملك المسن الحانق على العالم، وعدم اغتراره بالمظاهر.

و تلك الآراء عن المجتمع البشرى، بما فيها من دلالة قاطعة على منتهى الريبة وسوء الظن بالناس، كان شعور النفوس بها عميقا إلى حد أنها عكست آثارها على أعظم أنواع الفنون فى ذلك العصر، وأعنى بذلك فن نحت التماثيل البشرية فى العهد الاقطاعى، إذ نجد فى هيئات التماثيل السامية التى تمثل فراعنة الدولة الوسطى نفس الوجوه الحزينة التى كانوا يواجهون بها الحياة فى عصرهم.

وعندما تنعم النظر فى تلك الوجوه التى تتمثل فيها الجرأة والبطولة، والتى ظللنها ظلال اليأس والقنوط، نرى أن نفس هذه الوجوه تعد كشفا جديدا فى ميدان الفن، يميط لنا اللثام من غير شك عن روح ذلك العصر الذى يعتبر أقدم عصر معروف تخلص من الأوهام ولم ينخدع بالمظاهر.

## الفيصل الثانى عشر أقدم جهاد في سبيل العدالة الاجتماعية وتعميم المسئولية الخلقية

لم يشاطركل رجال الفكر الاجتماعيين الذين كانوا في البلاط الملكي في العهد الاقطاعي الفرعون تشاؤمه المطلق الذيكان يشعر به . وقد رأينا بعض أولئك المفكرين قد أدركوا أن الملك العادل الذي يتوقع بجيئه لإنقاذ البلاد قد يكون عاجزاً عن أداء رسالته بدون مساعدة طائفة من الموظفين العدول . كما بينا أن الغرض المقصود من المقال المصرى القديم الذي سميناه والأمانة الفصيح » هو المساعدة على إنشاء طائفة من الموظفين المتصفين بالكفاية والأمانة يقوم على أكتافهم بناء العصر الجديد الذي تسوده العدالة الاجتماعية .

والآن نتساءل غما إذا كانت تلك المقالات الاجتماعية التي ظهرت في العهد الأقطاعي قد صارت حقا قوى اجتماعية ؟

والواقع أنى فى سنة ١٩٢٧م . اشتريت من أحد تجار الآثار بمدينة «الأقصر » شظية من الحجر الجيرى كبيرة الحجم سطحها مغطى من الوجهين بالكتابة الهيراطيقية ، وعلماء الآثار الحاليون يطلقون على مثل تلك الشظية كلمة «ستراكون» ( Ostrakon « شقفة » ) ، وقد لاحظ زميلي الدكتور جاردنر : بين مالاحظه عندما عرضتها عليه – أن من بين محتويات كتابتها جملة مقتبسة من قصة « الفلاح الفصيح » مع أن تاريخ كتابة تلك الشظية يرجع حسب ما يبدو إلى القرن الثانى عشر أو الثالث عشر ق . م . فذلك الافتباس إذن يدلنا على أن قصة ذلك الفلاح كانت لاتزال ذات قيمة أدبية إلى أو اخر الدولة الحديثة ا؟ والآن فهل المصادر الباقية حتى الآن – مما يكشف لنا عن حالة قدماء المصريين الاجتماعية والحكومية فى العهد الإقطاعي – تدل على أن ذلك الجهاد المصريين الاجتماعية والحكومية فى العهد الإقطاعي – تدل على أن ذلك الجهاد

فى سبيل العدالة الاجتماعية قد أدى إلى نتيجة ما؟ أو أن الآمال فى ظهور المحلّص وقيام المثل العليا للحياة الاجتماعية وهى التى تكلم عنها المتنبئون الاجتماعيون فى ذلك العصر صراحة ـ قد بقيت مجرد أحلام ؟!

وهل استمرت تلك الصور القاتمة المحزنة التي وجدناها في مقالات رجال الفكر المتشائمين أمثال « الرجل التعس » و « خع خبرو رع سنب » والملك « أمنمحات الأول » تدل على الحقيقة الواقعة ١ ؟

وهل أن إدراك عصر الإقطاع لما بدا أنه طبيعة المجتمع الإنساني الحقيقية وما أسفر عنه ذلك من انقشاع الوهم، قد بتى بغير نتائج إنشائية مثمرة ؟

وقد شاهدنا أن آمال الذين ينتظرون ظهور المخلص كانت هؤسسة على ظهور ملك عادل ، فى حين أن غيرهم من المصلحين الاجتماعيين - بمن امتازوا بالآراء العملية - كانوا يرون قلب نظام المجتمع عن طريق إيجاد جيل جديد من الموظفين العدول . ورغم تشاؤم ، أمنمحات الأول ، فقد ظهرت لنا أدلة قاطعة على أنه هو نفسه قد قام بمجهودات ومشروعات دبرت بعناية حتى تضمن له عهد حكم عادل . وقد كان رئيس الوزارة أو الوزير الاعظم لسان حال الفرعون ، ويعتبر أهم عضو فى الحكومة بعده .

وقد حفظت لنا نسخ من خطاب وجهه الملك مشافهة إلى وزيره الأعظم يرجع تاريخها جميعا إلى عهد الدولة الحديثة ، أى بعد العهد الاقطاعى ببضعة قرون . وقد كان الملك يلقى ذلك الخطاب كلما أسندت مسئولية الحـكم إلى وزير أعظم جديد .

ذلك الخطاب العظيم يقدم الدليل على أن أحلام المتنبئين أمثال ، إبور ، و « نفرروهو » اللذين كانا يتنبئان بظهور مخلص قد تحققت فيما له علاقة بالأخلاق الملكية ، أى أن روح العدالة الاجتماعية التي كانوا يشعرون بها قد وصلت إلى العرش نفسه ثم انتشرت حتى في نفس كيان الحكومة . والخطاب هو كما سيأتى :

## النظام الذي ألتي على كاهل الوزير الأعظم « س ، (')

« اجتمع أعضاء المجلس في قاعة مجلس الفرعون ( لَهُ الحياة! والفلاح! والعافية!) وقد أمر الواحد ( يعني الملك ) باحضار الوزير الأعظم « س » الذي نصب حديثا ( إلى قاعة المجلس ). وقال له جلالته : تبصر في وظيفة الوزير الأعظم ، وكن يقظا لمهامها كلها . انظر إمها الركن الركين لكل البلاد» . واعلم أن الوزارة ليست حلوة المذاق ، بل إنها مرة . . . . فالوزير الأعظم هو النحاس الذي يحيط بذهب بيت [ سيده ] . . . . واعلم أنها ( يعني الوزارة ) لا تعني اظهار احترام أشخاص الأمراء والمستشارين ، وليس الغرض منها أن يتخذ مها الوزير لفسه عبيدا من الشعب ، . . .

« واعلم أنه عندما يأتى إليك شاك من الوجه القبلي أو من الوجه البحرى أو من أنه عندما يأتى إليك شاك من الوجه القبلي أو من الوجه البلاد، فعليك أن تطمئن إلى أن كل شي، يجرى وفق القانون، وأن كل شي، قد تم حسب العرف الجارى، فتعطى كل ذى حق حقه . واعلم أن الأمير يحتل مكانة بارزة وأن الماء والهواء يخبران بكل ما يفعله لا يبقى مجهولا أبدا ، . . .

وبعد ذلك يضع الفرعون لوزيره الأعظم التفاصيل التي يجب أن يسير على نهجها في القضايا التي تقدم إليه ، ثم يستشهد له في ذلك بقضية حكم فيها خطأ وزير يسمى « حيتى » ، وهو وزير قديم ذائع الصيت من عهد الأهرام ، إذ يقول له : « انظر لقد كان ماألقيه عليكمثلا مدونا في مرسوم تعيين الوزير الأعظم في « منف » وكان ينطق به الملك ليحث به الوزير على الاعتدال . . . ، « احذر ما قد قيل عن الوزير « خيتى » ، فإنه يحكى أنه جار في حكمه على بعض عشيرته الأقربين منحازاً للغرباء خوفا من أن يتهم بمحاباة أقاربه خيانة منه ، وأنه عندما استأنف أحدهم ذلك الحكم الذي أصدره ضدهم أصر على اجمحافه . واعلم أن ذلك يعد تخطيا للعدالة ( يعنى ماعت ) » .

<sup>(</sup>١) كان هناك طبعا اسم الوزير ، وكان يختلف باختلاف اسم الوزير الذي يعين -

، فلاتنس أن تحكم بالعدل ، لأن التحين يعد طغيانا على الإله ، وهذا هو التعليم ( الذي أعلمك إياه ) فاعمل وفقا له » ·

" وعامل من تعرفة معاملة من لاتعرفه ، والمقرب من الملك كالبعيد عنه . واعلم أن الأمير الذى يعمل بذلك سيستمر هنا فى هذا المكان ... ولا تغضبن على رجل لم تتحر الصواب فى أمره ، بل اغضب على من يجب الغضب عليه . اجعل نفسك مهيبا ودع الناس يهابو نك . والأمير لايكون أميرا إلا إذا هابه الناس . . . واعلم أن الخوف من الأمير يأتى من إقامته العدل » .

« واعلم أن الإنسان إذا جعل الناس يخافونه أكثر بما ينبغى دل ذلك على ناحية نقص فيه فى نظر القوم ، فلن يقولوا عنه ( انه رجل بمعنى الكلمة ) . واعلم أن رهبة الأمير تبعث الرعب فى نفس الكاذب عندما يعامله ( الأمير ) بما يفز عه منه » .

« واعلم أنك ستصل إلى تحقيق الغرض من منصبك إذا جعلت العدل رائدك في عملك. انظر ا إن الناس ينتظرون العدل في كل تصرفات الوزير . وهي سنة العدل المعروفة منذ أيام حكم الإله في الأرض . والناس يقولون عن كاتب الوزير « انه كاتب عادل » . أما الذي يقيم العدل بين جميع الناس فهو الوزير » .

«انظر! دع الرجل الذي يؤدى وظيفته يعمل حسبها يؤمر به . واعلم أن نجاح الرجل هو أن يعمل حسبها يقال له ، ولا تتوان قط في إقامة العدل، وهو القانون الذي تعرفه . واعلم أنه جدير بالملك ألا يميل إلى المستكبر أكثر من المستضعف » .

, انظر في القانون الملقى على عاتقك ( تنفيذه ) . .

ويلاحظ هنا أن أهم تشديد فى كل هذه الوثيقة الحكومية ينصب على العدالة الاجتماعية . فلم يكن الغرض من الوزارة إظهار تفضيل الامراء والمستشارين على غيرهم أو استعباد أحد من أفراد الشعب . بل إن كل عدالة تجرى يجب أن تكون حسب القانون فى كل قضية ، على ألاينسى الوزير أن

وظيفته بارزة جدا ولذلك كانت كل تصرفاته معروفة ظاهرة بين الناس حتى إن المياه والرياح كانت تذيع أخباره بين كل الناس. ولا تعنى العدالة أن يقع أى ظلم على من لهم مكانة سامية كما حدث فى القضية الشهيرة التى ينسب أمرها إلى الوزير القديم « خيتى » المننى الأصل، وهو الذى حكم فيها ضد أقاربه مع أن الحق كان فى جانبهم، وليس هذا من العدل فى شىء.

وتعني العدالة من جهة أخرى إلحياد المطلق والتسوية بين الناس دون تمييز فرد على فرد، فيكون سواء الديك من تعرفه ومن لا تعرفه ومن قرب من الملك ومن لا علاقة له بأحد من بيت الملك . إن إدارة الامور بتلك الكيفية تضمن للوزير الاستمرار الطويل في منصبه . ومع أن الواجب المحتم على الوزير أن يظهر منتهي الحكمة عند الغضب ، فيجب عليه أن يجعل من موقفه ما يكسبه احترام الشعب له بل رهبتهم منَّهُ ، ولكن هذه الرهبة يجب أن يكون عمادها الوحيد إقامة العدل من غير تمييز ، لأن « الرهبة الحقيقية من الأمير هي إقامته للعدل: ومن تمملا يكون في حاجة إلى تكرار ارهاب الناس بالشدة والغطرسة إذ أن ذلك يولد تأثيراكاذيا عنه بيهم . فإقامة العدلكافية وحدها لأن تكون لهم رادعا . والناس يتطلعون إلى العدالة في ديوان الوزير ، لأن العدالة كانت قانونه المعتاد منذ أن قام بالحكم إله الشمس فوق الأرض. بذلك كان قدماء المصريين في العهد الاقطاعي ينظرون إلى الوراء خلال ألف السنة التي مكتها الاتحاد الثاني وما قبله إلى عهد الاتحاد الأول الذي كان قائمًا في مهليو بوليس، مدينة الشمس . ومنذ ذلك العهدكان الوزير هو الشخص الذي يذكر في أمثالهم بأنه و الذي سيقيم العدل بين الناسكلهم . . ونجاح الرجل كان يتوقف على أ مقدرته في تنفيذ التعليمات واتباعها، وعلى ذلك لايتواني في تصريف العدالة، ولا ينسى أن الملك يحب الضعيف ومن لا ناصر له أكثر من المستكبر.

أما فيما يختص بالأراضى التي يحتمل أن تكون أملاك الملك وكذلك ما يتعلق بملاحظة الموظفين المكلفين برعايتها، فإن الملك قد ختم ذلك القانون الذي يعتبر بحق. دستور اعلان الحقوق للفقراء، (Magna Carta) بالكلمات التالية: دراع القانون الذي ألق على عاتقك ، .

هل هي رؤية الملك الأمثل الذي ذكره و إبور ، أمام البلاط؟ أوصورة الفساد القاتمة التي صورها والرجل التعس ، ؟ أورؤية ذلك المنظر المؤثر الذي دل على الاضطهاد الرسمي وكشفته لنا قصة والفلاح الفصيح ، ؟ أي هذه العوامل هي التي أحاطت أخيرا العرش الملكي بجو من العدالة الاجتماعية حتى أن تنصيب رئيس الوزراء وقاضي القضاة في الدولة — ( لأن الوزير الاعظم كان يلقب أيضا بذلك اللقب الأخير ) — جعل الملك يلقي خطاب عرش ليكون بمثابة تصريح رسمي من رئيس البلاد الأعلى إلى أكبر موظف في الهيئة التنفيذية يضمنه المبادئ الأساسية التي تقوم عليها العدالة الاجتماعية ا؟

إننا الآن بالطبع نستطيع القول بأن تلك الوثيقة الرسمية المفعمة بروح العدالة الاجتماعية كانت هي النتيجة المباشرة لتلك المقالات المصرية الاجتماعية التي طالعناها فيما تقدم . وتوجد بعض الادلة على صحة ذلك الاستنتاج ، إذ أن نفس الرعاية التي أظهر ها الملك في هذه التعليمات بتفضيله الضعيف على المستكبر أو العنيف القلب ، يوجد مثلها في تحذيرات « إبور » . وعلى وجه عام فإن خطاب تنصيب الوزير يتفق تمام الاتفاق مع تعاليم تلك المقالات المصرية الاجتماعية .

وسواء أكان المقصود من سياسة الملك الاجتماعية المذكورة في مقاله ذلك هو استجابة ظاهرة لتلك المقالات أم لا ، فليس لذلك أهمية ذات شأن ، إذ أنه من الظاهر جدا أن موضوع « الضمير » في ذلك العصر الاقطاعي قد صار يعد شيئا أكثر من كو نه مجرد تأثير خاص بسلوك الفرد ، فقد صار « الضمير ، في الواقع قوة اجتماعية ذات تأثير عظيم في الحياة الاجتماعية لأول مرة في التاريخ البشرى .

ومن الواضح أن الملك قد صار منقادا لنفوذ المفكرين الآخلاقيين فى ذلك العصر ، وأن سياسة العدالة الاجتماعية صارت تكون جزءا من هيكل النظام الحكومى . وقد انتهى عهد لمك الآيام الحالية التىكان يعتبر فيها سلوك الإنسان الخلق مرضيا إذا رضى عنه الآب والأم والإخوة والأخوات ، وجاء العهد

الذي يصح أن نسميه عصر « الضمير ، الاجتماعي ، وهو الذي بحلوله بزغ عصر الأخلاق .

وقد رأى أنصار ظهور المخلص الاجتماعي أن حلمهم ذلك قد تحقق فيما يختص بظهور الملك العادل وذلك عندما اعتلى « امنمحات الأول<sup>(۱)</sup> » عرش الملك . فاذاكان من أمر المصلحين الذين كانوا أقل خيالا في مطامحهم وأعنى بهم الذين كان أساس آمالهم إنشاء جيل جديد من الموظفين العدول ؟ الحقيقة الواقعة أنه لا يمكن فصل أحن المنهجين عن الآخر ، لأن حكم الملك العادل لا يكون له بمفرده تأثير يذكر إذا لم يعتمد على طائفة من الموظفين العدول ليقوموا بتنفيذ السياسة الملكية العادلة . وقدكان الملك « أمنمحات الأول » ليقومو ابتنفيذ السياسة الملكية العادلة . وقدكان الملك « أمنمحات الأول » يؤمن بتلك الحقيقة إيمانا راسخا ، ولعدم ثقته بالناس كان ضعيف الأمل في أن تأتي استقامته بمفرده بالنفع المأمول . على أن مفكرا مثل مؤلف قصة « الفلاح الفصيح » ( الذي نجهل اسمه الآن )كان يتطلع إلى ظهور نتائج ماكتبه ، ولدينا بعض الأدلة التي تثبت أنه لم يخب ظنه .

ومع أنه لم يصل إلينا شيء يذكر من الوثائق التي تكشف عن كيفية سير نظام الحكومة المصرية في ذلك العهد، فإننا نجد من جهة أخرى أن النقوش الجنازية التي دونت على مقابر حكام المقاطعات والموظفين في ذلك العهد الاقطاعي قد كشفت لنا عن عقائدهم الاجتماعية . وإن السانحين الذين صعدوا في النيل في وقتنا هذا ليذكرون زيارتهم لتلك المقابر إذكانت تحملهم البواخر النيلية لمقابر « بني حسن » . ومن الجائز أن قبر ، أميني » ، ذلك الامير الاقطاعي ورئيس الحكومة الاقطاعية في تلك الجهة ، لم يترك إلا أثرا بسيطا في أذهان أمثال أولئك السائحين . ولكن الواقع أن ذلك القبر يعد أثرا جليل القدر في التاريخ الاجتماعي لذلك العهد ، إذ نجد فيه على الاقل مثلا يثبت أن الرجال الذين قاموا بالحلة الاجتماعية المقدسة قد كان لحلتهم بعض التأثير على جيل الموظفين الجدد ، إذ يقص علينا « أميني » هذا في نقش كتب على باب مزار الموظفين الجدد ، إذ يقص علينا « أميني » هذا في نقش كتب على باب مزار

<sup>(</sup>١) أول ماوك الأسرة الكانية عشرة (٢٠٠٠ - ١٩٧٠ ق.م.)

«لا تو جد بنت مواطن قد عبثت بها ، ولا أرملة عذبتها ، ولا فلاح طردته ، ولا راع أقصيته ، ولا رئيس خمسة سلبته رجاله مقابل ضرائب (يعني لم تسدد) . ولا يو جد بائس بين عشيرتي ، ولا جائع في زمني . وعند ماكانت تحل بالبلاد سنون مجدبة كنت أحرث كل حقول مقاطعة «الغزال » (يعني مقاطعته ) إلى حدودها الجنوبية وإلى حدودها الشالية ، محافظا بذلك على حياة أهلها ومقدما لهم الطعام حتى أنه لم يو جد بها جائع قط . وقد أعطيت الأرملة مثل ذات البعل ، وإنى لم أرفع الرجل العظيم فوق الرجل الحقير في أي شيء أعطيته . ثم أقبل بعد ذلك الفيضان العظيم بالغلال الغنية والخيرات الكثيرة ، ولكني مع ذلك لم أجمع المتأخر على الحقول (يعني من الضرائب) » .

ويخيل إلينا أننا نسمع فى ذلك السجل صدى الأوامر التى صدرت إلى الوزير الأعظم عند تنصيبه ، وبخاصة فى العبارة التى يقول فيها «أمينى » (١) : (إنى لم أرفع الرجل العظيم فوق الرجل الحقير فى أى شىء أعطيته » .

وإنه لمن السهل علينا أن نعتقد أن أميراكذلك الأميركان حاضرا بالبلاط الملكى وسمع الفرعون وهو يلقى تلك الأوامر على رئيس وزرائه عند تنصيبه وإذا كانت إدارة « أمينى » لمقاطعته قد وصلت إلى أى حد مما يدعيه فيماكتبه فإنه يجب علينا أن نستخلص من ذلك أن تلك التعاليم الاجتماعية التى فاه بها الحكاء أمام البلاط الملكى كانت معروفة لدى العظهاء فى طول البلاد وعرضها وإذا وصل بنا الاستنتاج إلى أن ماكتبه « أمينى » مغالى فيه حتى جعل حكمه يبلغ درجة عظيمة من المثالية ، فإنه لا يزال أمامنا المغزى الذى نستخلصه من رغبته فى إحداث مثل ذلك التأثير مما نقرؤه فى ترجمة حياته .

وهذه الحالة تنطبق على سجلات بعض حكام المقاطعات الأخرى فى نفس ذلك العصر ، كالتى نجدها منقوشة فوق محاجر المرمر فى «حَتنوب»، وهى تحتوى على عدة تأكيدات من ذلك الصنف ، تقص علينا أن الشريف كان رجلا «أنقذ الأرملة وواسى المتألم ، ودفن المسن ، وأطعم الطفل ، وعال كل

<sup>(</sup>۱) « أميني » مختصر اسم « امنمحات » .

مدينته فى زمن الجدب ، وهو الذى أطعمها فى وقت القحط ، وهو الذى زودها بسخاء بلا تمييز ، فكان عظهاؤها فى ذلك مثل أصاغرها » .

كذلك ذكرنا فيما تقدم أنه في عهد «سنوسرت (۱) الأول » بن «امنمحات الأول » قد افتخر شريفان في ترجمة حياتهما الجنازية بأنهما كانا قاضيين يقو مان بتأدية وظيفتهما بالعدالة وبدون محاباة أو تفكير في أي مكافأة (يعني رشوة) يأخذانها، وقد قصاعلينا افتخارهماذاك بنفس لغة النصائح الموجهة إلى «مريكارع » فدلا بذلك على أن المثل العليا الاجتماعية التي فاه بها ذلك الحكيم الملك فدلا بذلك على أن المثل العليا الاجتماعية التي فاه بها ذلك الحكيم الملك الأهناسي القديم كانت لاتزال ذات نفوذ، بعد قرون مضت على التفوه بها ، في ذلك العصر الاقطاعي . فن البديهي إذن أن المثل العليا للعدالة الاجتماعية التي تشغل مكانا بارزا جدا في آدب ذلك العصر لم يقتصر تأثيرها على الملك فسب بل أحدثت كذلك تأثيرا عميقا بين طبقة الحكام في كل مكان .

ولا شك أننا نجد فى ذلك انقلابا عظيما. فالتشاؤم الذى كان ينظر به رجال العصر الإقطاعى الأول إلى الحياة الآخرة، أو يتأملون به مصير الجبانات المخربة التى يرجع تاريخها إلى عصر الأهرام، أو اليأس الذى كان ينظر به بعضهم إلى الحياة الدنيوية، كل ذلك قد قوبل بتيار مضاد فى انجيل من الحق والعدالة الاجتماعية أخرج للناس فى نصائح ملؤها الأمل على لمسان أولئك المفكرين الاجتماعيين الأكثر تفاؤلا، وهم رجال رأوا الأمل فى القيام بجهود إيجابية توصل إلى الاحوال المرضية.

ويجب علينا أن نعتبر تحذيرات ، إبور » وتنبؤات « نفرروهو » وقصة « الفلاح الفصيح » أمثلة رائعة للقيام بمثل تلك الجهود ، وأن كتاباتهم هي الأسلحة التي استعملتها أقدم طائفة قامت بالجهاد في سبيل الاصلاح الخلق والاجتماعي .

والواقع أن منتهى ما كان يرغب فى الوصول إليه رجل مثل « إبور » يتمثل فى خطاب العرش الذى ألقاه الملك عند تنصيب رئيس وزرائه. فإن

<sup>(</sup>١) سنوسرت الأول « سوزستريس » (١٩٨٠ – ١٩٣٥ ق . م . )

الملك الذي في قدرته أن يلقى خطابا كهذا يقرب في سموه من ذلك الملك الأمثل الذي كان يحلم بظهوره « إبور » ومن الملك الذي اعتقد « نفرروهو » أنه قد عثر عليه . ولدينا ما يحملنا من جهة أخرى على الاعتقاد أن « أميني » الذي كان أميرا لمقاطعة « بني حسن » يمثل تمثيلا صادقا جبل الموظفين الجدد العدول الذين كان يأمل مؤلف قصة « الفلاح الفصيح » أن يراهم قائمين بأعباء الحكومة في مصر .

وقد لاحظنا فيما سبق أن مجرد استحسان الأسرة لسلوك الفرد لم يعد بعد كافيا فى ذاته . فقد أتى عصر التفكير بمثل عليا للسلوك الشخصى ير تبط أمرها بطبقات بأسرها من المجتمع ، فصار السلوك عرضة لحكم المجتمع عليه ، وهذا الحسكم الاجتماعى قد وضع الآن فى فم إله الشمس . فقد قال الفلاح الفصيح لمدير البيت العظيم : « أقم العدل لرب العدل » ، وكذلك أشار فى كلامه إلى « هذه الحكلمة الطيبة التى خرجت من فم « رع ، نفسه وهى تكلم الصدق وافعل الصدق » ، وفيها كما نذكر أن « الصدق ، معناه كذلك الحق والعدالة « ماعت » .

كذلك رأينا فى أو امر الملك للوزير الأعظم أن ذلك المنهاج الخاص بالشفقة الاجتماعية والعدالة الاجتماعية ، وهو الذى يفضل فيه الملك الرجل الضعيف ومن لا ناصر له على الرجل القوى المستكبر ،كان يرمى بوضوح إلى غرض دينى ينسب إلى الإله ، فيقول الملك فى ذلك: « إنها لعنة من الإله أن يظهر الإنسان تعيزاً ». فنرى من ذلك أن آراء العدالة الاجتماعية عندما وجدت منفذا عمليا اظهورها أولا فى الملكية المثلى ،ثم بعد ذلك فى أخلاق الفرد المسكلف بإقامتها ، انعكست صورتها على أخلاق إله الشمس ونشاطه ، وهو الملك الأمثل . أي أن وجوب المحافظة على العدالة الاجتماعية التي أخذ الناس يشعرون به فى قرارة أنفسهم قد صار أمرا إلهيا واعتقدوا فى الحال أن مقت أنفسهم للظلم فى قرارة أنفسهم قد صار أمرا إلهيا واعتقدوا فى الحال أن مقت أنفسهم للظلم مقت الإله للظلم ، وبذلك صارت مثلهم العليا فى الاخلاق هى كذلك مثل الإله فاكتسبت بهذا المظهر الجديد قوة مسيطرة جديدة .

وبذلك كان من السهل الاعتقاد ، زيادة على ما ذكر ، بأن العدالة هي

القانون التقليدى لوظيفة الوزير منذ الزمن الذي كان يحكم فيه إله الشمس مصر. وكذلك حكم الفرعون الذي جرى وراثيا مدة ألني سنة منذ تأسيس الاتحاد الأول، وكان المفروض فيه أنه كان استمر ارا لسريان دم « رع » وسلالته ، كان كذلك استمر ارا لإقامة نظام العدل القديم الذي أقامه إله الشمس على الأرض. وفد ألتى الملك أمره بكل وضوح على الوزير، غير أنه لم يتردد في الوقت نفسه في الالتجاء إلى المحكمة العليا، فسكان على الوزير أن يقيم العدل الوقت نفسه في الالتجاء إلى المحكمة العليا، فسكان على الوزير أن يقيم العدل لأن الإله الأعظم الذي يشرف على الدولة يمقت الظلم، وليس ذلك اتباعا لأمر الملك فقط.

ثم إنه بعد انقضاء حوالى إثنى عشر أو ثلاثة عشر قرناً من الزمان على ذلك العصر نجد أن أنبياء بنى إسرائيل يعلنون بقوة سيادة ديهوه ، الخلقية على سيادة الملك عندهم . ولكن كم كان عدد الأجيال التي لابد أنهم سلخوها فى خدمة الدين بغير فائدة ظاهرة قبل أن يتغلب صراع الأنبياء هذا ويحرز النضرحتى عبر عن روح الحكومة العبرانية ، وإن كان ذلك التعبير فيها أقل بكثير عما عبر به الملوك فى العصر الإقطاعى عند قدماء المصريين ، مع أننا لم نعتد ربط مثل تلك المبادئ الحكومية بالشرق القديم بل ولا بالشرق الحديث .

ويرجع تأثير تلك المثل العالية للعدالة الاجتماعية التى وجدت سبيلها إلى الحكومة بدرجة عظيمة ، إلى الشكل الذى انتشرت به بين كل طبقات الشعب فإن مثل تلك العقائد لو كانت أعلنت بين القوم فى شكل مبادى مجردة لما لفتت إليها الأفكار ولما أحدثت إلا تأثيرا قليلا ، بل ربما لم تحدث أى تأثير مطلقا . فإن المصرى كان يفكر دائما فى الأشياء المعينة والصور المجسمة . فهو مثلا لا يفكر فى السرقة بل يفكر فى السارق نفسه ، ولا يفكر فى الحب بل فى المحب ، ولا يفكر فى الفقر بل فى الرجل الفقير وهلم جرا . ولذلك لم ير الفساد الاجتماعي بل شاهد المجتمع الفاسد . ولهذا كان الوزير « بتاح حتب » الفساد الاجتماعي بل شاهد المجتمع الفاسد . ولهذا كان الوزير « بتاح حتب » وهو رجل يقوم بأعباء الوظيفة بإيمان سليم فى قيمة السلوك الحق والإدارة الحقة ليخلق بذلك السعادة ، وسلم إرث تلك التجربة إلى إبنه . وكذلك « الرجل

التعس، كان رجلا حل به الظلم الاجتماعى فعبرعنه فى صورة روح يائسة تعبر عن يأسه وأسبابه. وكذلك أيضاً كان « إبور » رجلا تسكن فى نفسه الرؤية التى أدركت كلا من الفساد الفتاك بالمجتمع والحلم الذهبى بظهور الملك الأمثل الذى يصلح كل شىء. وكذلك أيضا كان «الفلاح الفصيح» رجلا يتألم من اضطهاد الموظفين له ويصرخ بأعلى صوته مستغيثاً من ذلك، وكذلك أيضا كانت أوام « أمنمحات » صيغت فى قالب ملك يتألم من الخيانة المخزية التى حدثت له وجعلته يفقد كل ثقة بالناس فألق تجاريبه تلك إلى ابنه.

فكانت النتيجة اللازمة لذلك أن تلك العقائد التى تعزى إلى أولئك المفكرين الاجتماعيين قد وضعت فى شكل تمثيلي، وأن العقائد نفسها قد عبر عنها فى هيئة محاورات نشأت عن تجارب وحوادث مثلت كأنها حقائق واقعية.

وإننا نكر رهنا أن مثل تلك التعاليم كانت بلا شك تلاقى فى الشرق ، بل ما زالت تلاقى فى كل بقاع العالم ، أعظم الإقبال والإنتشار بوضعها فى تلك الصور ، وهى الصور التى صورت بها بكل بساطة مشكلة الألم الإنسانى التى مثلت لنا بشكل بارز فى قصة «أيوب» (عليه السلام) . كما أن قصة «إحقار» التى كشف حديثا عن أصلها الآرامى القديم تعد بلا شك مقالا معبرا عن غباوة جحود الجيل و نكر انه ، وقد صيغت فى نفس ذلك الطراز . فى حين أن أمثال معسى » (عليه السلام) وهى أجمل تلك القصص جميعاً ، تتبع فى تصويرها نفس الطريقة والصورة اللمنين كانتا شائعتين فى الشرق مدة أزمان مضت . و «أفلاطون ، عندما أراد أن يتحدث عن خلود الروح اتخذ لمن موت «سقراط ، موضوعا مسبرحيا عبر فيه عن العقائد التى أراد أن يضعها أمام «سقراط ، موضوعا مسبرحيا عبر فيه عن العقائد التى أراد أن يضعها أمام الناس فى تضاعيف محادثة جرت بين «سقراط » وصحبه (۱) .

وبما هو جدير بالنظر هل أن تلك الأبحاث الاخلاقية والفلسفية ، التي تلقى في صورة محاورات بعد التمهيد لها بمقدمة تجعل الموضوع كله في هيئة قصة ،

<sup>(</sup>١) أن وجه الشبه بمحاورات « افلاطون » قد لاحظه الأستاذ « جاردنر ». في كتابه.

كان لها أثرها فى ظهور الشكل الحوارى فى آسيا وأوربا؟ على أن انتشار قصة ولي التشارا عاما فى أنحاء العالم يدل على مدى تنقل مثل ذلك الإنتاج الأدبى . وقد يكون من الأمور الجديرة بالذكر فى موضوعنا أن أقدم صورة لقصة والحقار » هذه قد نبتت فى مصر .

وقد لاحظنا من قبل أن المثل العليا الاجتماعية التي نبتت في العهد الإقطاعي قد أضيفت إليها سلطة مقدسة وعزيت إلى أصل إلهي . ومن المهم أن نفحص الدليل على قيام تلك الجقيقة ، وأن نثبت بصفة قاطعة شخصية ذلك الإله المقصود الذي كان يلتجيء إلى سلطانه رجال المثل العليا في الاجتماع . إن هذه المثالية الاجتماعية — التي هي أقدم شيء من نوعها — كانت بلا جدال مر تبطة بحكم إله الشمس على الأرض . وقد لاحظنا فيها تقدم أنه كان إلها للشئون البشرية في عالم الأحياء ، في حين أن «أوزير » كان إلها للموتى . ولا نزاع في أن الملك الأمثل هو «رع» إله الشمس الذي كانت تجدد فجامة حكمه الخلق في الفرعون الذي كان خليفة له على الأرض .

ولقد التجأ الملك في أو امره لرئيس وزرائه إلى التصريح بأنها أتت وفقاً لحسكم إله الشمس وجرياً على تقاليده المتبعة . فالإله « رع » هو الذي كان صاحب السيادة على أفكار أو لئك الفلاسفة الاجتماعيين في العهد الإقطاعي، لاننا نجد في « أغنية الضارب على العود » حتى مومية المتوفى قد وضعت أمام إله الشمس ، وإليه كان يتطلع « الرجل التعس » ليبرئه في الآخرة . وقد كان «حع خبرورع سنب » كاهنا لإله الشمس بمدينة « هليو بوليس » . كما أن رؤية « إبور » للملك الأمثل الذي سيأتي في المستقبل قد برزت إليه من ذكريات النعيم المقيم لحم على « رع » على الأرض بين الناس ، في حين أن ملخص كل شكاوي « الفلاح الفصيح » كانت تنحصر في « تلك الكلمة الطيبة التي خرجت من فم « رع » نفسه : تـكلم الصدق وافعل الصدق ( أو الحق ) لأنه عظيم وأنه قوى وأنه دائم » .

فالواجبات الحلقية التي تظهر في اللاهوت الشمسي ليست إذن إلا صورة فجر الضمير

لأقدم بعث اجتماعى جديد لم نعرف نظيرا له فى تاريخ العالم. وقد كان من أهم نتائج الملكية المثلى لحسكم إله الشمس الأمل فى تكرار مثل ذلك الحسكم الطافح بالخير ، وكان ذلك الأمل هو الذى جلب معه فكرة انتظار ملك مخلص يأتى فها بعد .

ومن الواضح هذا ، كما فى منون الأهرام ، أن علاقة « أوزير » بالمثل العليا للحق والعدالة فى ذلك الوقت كانت أمرا ثانويا ، لأن « أوزير » كان قد حوكم ثم اتضحت براءته فى قاعة « هليو بوليس » العظمى ، أى أنه حوكم أمام محكمة الشمس التى كان معترفا بها أنها المحكمة التى لابد أن يفوز الإنسان ببراءته أمامها ، وقد حدث ذلك فى الوقت الذى كانت فيه أسطورة « أوزير » لا تزال فى دور التكوين والتأليف .

أما رفع « أوزير » إلى منصب قاض فيما بعد فليس إلا صبغا لوظائمه بالصبغة الشمسية على أساس القضاء الشمسي السائد في متون الأهرام، إذ نجد في تلك المتون أن « أوزير ، قد صعد بالفعل فوق عرض « رع » السماوي ، ثم نراه الآن يستولى على كرسي القضاء الخاص « برع » ؛ وبتلك الكيفية صار إله الشمس المتصرف الخلق العظيم الذي يحاكم أمامه الجميع بمقتضي العدالة ، ولم يستثن من بينهم أحدا حتى ولا « أوزير » هذا . ولا داعي لأن ننكر هنا وجود بعض المباديء الخلقية في العقيدة الأوزيرية المبكرة ، وهي المباديء التي غيد بعض الدلائل على وجودها في المذاهب المحلية لعدة آلهة مصرية من عصر الأهرام . ولكن يجب علينا لهذه المناسبة ألا ننسي أن متون الأهرام قد حفظت لنا بعض المتون التي اعتبر فيها « أوزير » بعيدا جدا عن أن يكون ملكا أمثل وصديقا للإنسان ، لأنها تميط اللثام عن عداوته للموتي وخصومته ملكا أمثل وصديقا للإنسان ، لأنها تميط اللثام عن عداوته للموتي وخصومته العهد الإقطاعي . وسنري الآن أن «أوزير » و « رع » قد وضعا جنبا إلى جنب في التفكير الخلقي في ذلك العصر .

وكان لابد في ذلك الوقت لـكل عظيم وكل قوى أن ينتظر المحاكمة أمام

محكمة العدل، على أن يكون ذلك على قدم المساواة مع الفقير ومن لاناصر له في المعاملة وفي الأحكام، وتلك المعاملة لم تذكر فقط في الاعتقادات الدينية والمبادى. الاجتماعية، بل ذكرت كذلك رسميا في السياسة الملكية. ولا يكاد يكون هناك أي شك في أن مثل تلك العقائد الخاصة بالعدالة الاجتماعية كما وجدناها في ذلك العصر قد ساعدت مساعدة عظيمة على نمو الاقتناع بأن الإنسان الذي يصير مقبولا أمام محكمة عدالة الإله العظيم ليس هو الرجل الذي يكون صاحب سلطان وثروة وإنما هو رجل الحق والعدالة (١):

وقد تأثر الكهنة الذين كانوا مشتغلين باللاهوت في ذلك العصر تأثراً عظيما بذلك الميل إلى نشر الديمقر اطية (أى تعميم المساواة بين الناس)، ويكشف لنا عن مبلغ ذلك التأثير خطاب أساسي هام لإله الشمس عثر عليه في متون التوابيت الخشبية التي يرجع تاريخها إلى ذلك العصر الإقطاعي، إذ يقول: ولقد خلقت الرياح الأربعة ليتنفس بها الإنسان مثل أخيه الإنسان مدة حياته. ولقد خلقت المياه العظيمة ليستعملها الفقير مثل السيد».

« لقد خلقت كل رجل مثل أخيه ، وحرمت عليهم إتيان السوء، ولكن قلوبهم هي التي نكثت ماقلته ، .

« لقد جعلت قلوبهم لا تغفل عن الغرب ( الموت والقبر ) ليقربوا القرابين للالهة المحلية (٢٠) . .

و إنه لأمر هام جدا أن نجد في ذلك المتن المساواة التامة بين بني الإنسان في قوله: « لقد خلقت كل إنسان مثل أخيه » .

<sup>(</sup>١) إن أكرمكم عند الله أتقاكم.

<sup>(</sup>٢) لقد شاهدت تلك الفقرة أولا بتابوت «ست حزحتب» Cairo 28085 وهي التي وضعت في طبعة المعهد الشرقي تحت B 3 C Bersheh 3 Cairo والي مدين للأستاذ « دى بك » (De Buck) لأنه استلفت نظرى إلى تلك المتون المماثلة لذلك المتن إذ يوجد أحدها في القاهرة والآخر في متحف برستول ، والمتن الآخر هو الأصح ولكن المتن ( B 6C ) يعطينا صورة أوفى من غيره وقد استعملت كل الثلاثة في ترجمتي هذه .

وقد نظر إلى ذلك البيان فورا من ناحيته الخلقية فى قوله: « ولقسة حرمت عليهم إتيان السوء ولكن قلوبهم هى التى نكثت ماقلته » . وإن ظهور مثل تلك النظرة \_ إلى الإنسانية \_ التى قضت على كل الفوارق الاجتماعية فى نظر الحنالق العظيم عند خلقه للناس وجعلهم سواسية أمام المسئولية الخلقية \_ يعد أمرا غريبا ، ويزيد فى غرابته ظهوره قبل عصر المسيح (عليه السلام) بألنى سنة ، أى أنه كما نلاحظ كان معاصرا على وجه التقريب لعهد الملك « حورابى » (١) الذى سن فى قانونه العظيم : « إن كل العقوبات والاحكام القضائية تدرج حسب مراكز المذنبين الاجتماعية أو مكانة المتخاصمين الاجتماعية ، وهذه الحقيقة تفسر لنا على الفور ، السبب الذى من أجله نعتبر أن ما أضافته المدنية البابلية إلى إرثنا الخلق فى غربى آسيا ، فى حكم العدم .

ومن ثم نرى أن الحقوق الحلصة التي كان يدعيها العظاء والأقوياء لانفسهم من الإجلال والسعادة في عالم الآخرة ، أخذت تختني وتزول . ومن هنا أيضا بدأت عقيدة المساواة بين البشر في التمتع بنعيم الآخرة تأخذ مجراها، بمعنى أن عالم الحياة الآخرة قد صار ديمقر اطيا لـكل البشر على السواء .

والآن يجب علينا أن نحاول إدراك تأثير الآراء الحاصة بالعدالة الاجتماعية التى ظهرت فى العهد الإقطاعي إزاء تطور الاعتقادات المصرية القديمة فيما يتعلق بمصير الأرواح البشرية فى عالم الحياة الآخرة.

<sup>(</sup>١) هو ملك بابل حَمَم حوالي عام ١٩٠٠ ق . م . ومن أهم أعماله القانون الشهير الذي وضعه لبلاده .

## الفصل للتالث عشرُ إلى القصل التعشرُ القيال عامة الشعب على اعتناق مثُل الآخرة الملكية وانتشار السحر

إن عقيدة التشكك إزاء الاستعداد للحياة الآخرة ، بما فيه من بناء قبرضخم بجهر بالاساس الجنازى الوفير ، ثم التسليم بعدم فائدة العتاد المادى للمتوفى ، لم غرج أمرهما عن كونه موجة عكسية صغيرة وسط تيار محيط الحياة المصرية ، وذلك بالرغم مما رأيناه من المبالغة فى شأنهما فى العصر الإقطاعى . والواقع أن مثل تلك الاتجاهات كانت ، من جهة ، من مستلزمات عقيدة التشاؤم واليأس المطلقين ، كما كانت من جهة أخرى من مستلزمات الاعتقاد (الآخذ فى النمو) بضرورة التزود بالقيم الحلقية للحياة الآخرة ، ولم تخرج تلك الآراء عن كونها ثورية لم تحمل فى تيارها الجم الغفير من الشعب المصرى ، ولذلك لما صارت سمادة الآخرة حقا مشاعا لجميع المتوفين سارع عامة الشعب إلى التعلق بهذا الامتياز الجديد الذي يجمل لهم حق التمتع بذلك المصير السماوى الفخم الذي كان من زمن بعيد موقوفا على الفرعون فقط ، فأقبلوا على تلك الشعائر الجنازية وواصلوا القيام بالمحافظة على طقوسها .

وقد استمرت العناية بإقامة تلك الشعائر تزداد و تنتشر دون أى التفات إلى ذلك الصمت البليغ والحراب البادى اللذين كانا يخيمان فوق هضبة الأهرام وفوق جبانات أولئك الأجداد . وباستعراض الماضى نجد أن والد مريكا رع » ، بالرغم من أنه كان يشعر شعوراً قوياً بتلك الأهمية الخطيرة للحياة الفاضلة ، لم ير أن يزين لابنه الاستغناء عن القبر ، إذ يقول له : « زين مثواك ( يعنى قبرك ) الذى فى الغرب وجمل مقعدك فى الجبانة » ، ولكنه لم يفته

فى الوقت نفسته أن يضيف إلى ذلك قوله: «كإنسان مستقيم أقام العدالة، لأن ذلك هو ما يعتمد عليه القلب ».

ويتضح من ذلك أن هذا الملك المسن لم يكن يعتبر القبر المتين وحده كافيا لضمان السعادة فى الحياة الآخرة ، هذا من جهة ، ومن جهة أخرى نرى أن ربور » قد قال للملك : « وفضلا عنذلك فإنه من الخير أن تقيم أيدى الناس الأهرام وتحفر البحيرات وتغرس خمائل جميز الآلهة » .

وقدكان يعد فقدان القبر فى نظر طائفة الموظفين الأثرياء أرهب عاقبة ممكنة لعدم ولاء المتوفى الملك ، ولذلك قال أحد الحكاء لأولاده : « لا قبر لإنسان خارج على جلالة الملك ، بل إن جثته سيلق بها فى الماء(١) . .

ومن أجل ذلك اتجه الأشراف في ذلك العصر إلى بناء المقابر وتجهيز معداتها طبقا لما كانت عليه الحال قديما. والواقع أنه لم يعد بعد في قبضة يد الملوك ذلك السلطان المطلق على الحكومة حتى يمكنهم أن يتخذوا منها بحرد هبئة منظمة لإقامة المقبرة الملكية الهائلة ، ومع ذلك فإن طبقة الموظفين المكلفين بإقامة مثل تلك المباني لم يترددوا في موازنتها بالجيزة (جبانة الجيزة) ، فقد أظهر مرا » أحد مهندسي الملك « سنوسرت الأول » ارتياحا عظيما عندماكلف من قبل الملك « ليقوم له ببناء مثوى أبدى تفوق شهرته « رُستا » ( يعني الجيزة ) ويكون أثاثه أحسن من أثاث أي مكان آخر وفي المنطقة الممتازة الحاصة بالآلهة . فيكانت عمد ذلك المثوى تخترق السماء ، والبحيرة التي حفرت فيه قد وصلت إلى النهر ، وأبوابه العظيمة التي تناطح السماء قد أقيمت من أحجار طرة البيضاء . وقد فرح « أوزير » ، أول أهل الغرب ، بكل آثار سيدي ( الملك ) ، كما سررت أنا نفسي وابتهج قلمي بما قد قمت بإنجازه (٢) » . و « المثوى الأبدى »

<sup>(</sup>١) إن « الرجل التعس » يشير إلى المصير المشابه لذلك بالجثة المنبوذة .

<sup>(</sup>٢) والواقع أن الحفائر التي قام بها متحف المتروبوليتان بمدينة نيويورك قد كشفت ما عليه تلك المنطقة التي ضمت ذلك الهرم الذي أقامه « سنوسرت الأول » باللشث من الفخامة التي تفوق حد العادة المألوفة .

المذكور هنا هو قبر الملك ، وهو يشمل كذلك المزار أوالمعبد الجنازى الذى يكون قبالته ،كما يدل على ذلك الوصف المذكور .

ومع أن مقابر أشراف الإقطاعات لم تعد تبنى بعد حول هرم الملك كا يفعل الأشراف ورجال الإدارة فى زمن عصر الأهرام، وصارت الآن منبثة فى إقطاعاتهم فى طول البلاد وعرضها، فإنهم استمروا يتمتعون إلى حدما بالهبات الجنازية التى كانت تصرف من الخزانة الملكية، تشهد بذلك الصيغة الدينية المألوفة: «هى قربان يهديه الملك»، وهى الصيغة التى كانت شائعة فى المقابر التى حول الأهرام — فصارت الآن تنقش كثرة بمقابر الأشراف.

على أن هذه الحال لم تعد مقصورة على مقابر الأشراف ، إذ أنه بعد التطور الآخير فى معتقدات الطبقات الراقية عن الآخرة وانتشارها بين الشعب ، صار من العادات المعروفة المرعية أن يتضرع كل إنسان إلى الملك حتى يعطيه نصيبا من تلك الهبات الجنازية الملكية ، ولذلك نجد كل طبقات المجتمع حتى أحقر العمال المحال المدفونين فى العرابة المدفونة كانوا يتضرعون لنيل «قربان يهبه إليهم الملك » بالرغم من أنه كان من المستحيل طبعا أن تتمتع غمارة الشعب بامتياز كهذا .

على أننا لا تحصل على فكرة وافية عن تلك العادات الطلية الخاصة بتموين المتوفى فى الحياة الآخرة إلا فى ذلك العهد الإقطاعى. ولا غرو، فقد صارت تلك العادات الآن متأصلة فى حياة الشعب. وقد حفظت لنا المقابر التى لاتزال باقية إلى الآن فى مقاطعات الوجه القبلى بعض بقايا تلك الشعائر اليومية والعادية، وكذلك ماكان خاصا منها بالاحتفالات والأعياد، عماكان الشعب يظن انه بوساطتها يدخل السرورعلى الذين قد رحلوا إلى الدارالآخرة حتى تصير حياتهم أكثر مرحا، وذلك على النمط الذي لاحظناه فى الاحتياطات التى كان يتخذها الأشراف فى عصر الأهرام.

فإن الشريف الثرى «حبزانى» الأسيوطى (حاكم مقاطعة أسيوط) الذي كان يعيش في القرن العشرين ق . م . أقام لنفسه قبل وفاته تمثالا في

كل من معبدى المدينة الرئيسيين : أحدهما في معبد الإله « وبوات » ، وهو إله محلى قديم لذلك المـكان في صورة ذئب ، ومن ذلك الاسم اشتقت المدينة اسمها « ليكو بوليس » (يعني بلدة الذئب ) على يد اليو نان . وأمَّا التمثال الآخر فقد أقامه في معبد « أنو بيس » ، وهو إله معروف في صورة الكلب أو صورة أبن آوى ، وقد كان ذلك الإله يوما ما أحد الآلهة المناهضين « لأوزيرَ » · وكان معبد الإله « وبوات » يقع في وسط المدينة ، في حين أن معبد الإله « أنوبيس » كان يقع بعيدا عنه على ظاهر حدود الجبانة في سفح الجبل الذي نحت في واجهته على مسافة من ارتفاعه ، قبر « حبزافي، الفخم . وفد نصب في ذلك القبر تمثالا ثالثا لنفسه أيضا يقوم برعايته كاهنه الجنازي . ولم يكن له إلاكاهن واحد يعني بقيره ، ويقوم بالاحتفالات التيكان يرغب فيها ، ولكن «حيزافي » دبر ما يازم للكاهن من المساعدة عند الاقتضاء ، بأن عهد بهذه المساعدة إلى كهنة المعبدين وبعض موظني تلك الجبانة ، وقد تعاقد على ذلك مع كل أو لئك كما تعاقد مع الـكاهن الجنازي، معينا بالضبط ما يجب عليهم عمله وما يجب أن يتسلموه من غلات ذلك الشريف في مقابل قيامهم بتلك الخدمات أو مقابل القربان الذي كان يقدم بانتظام كل يوم وفي المواسم الخاصة فيما بعد موت هذا الشريف.

و تلك العقود السالغ عددها عشرة قد دونها ذلك الشريف فى نقوش ظاهرة إلى الآن فوق الجدار الداخلي لمزار قبره . وهي تقدم لناصورة قريبة جدا من تقويم الأعياد التي كان يحتفل بها فى تلك المدينة الأقليمية التي كان يحكمها وحبزافى ،، وهي أعياد كان الاحتفال بها يعم الأحياء والأموات على السواء .

فإذا اتخذنا محتويات تلك العقود أساسا فإن الصورة الخيائية التالية التي نستنبطها من ذلك كفيلة على ما نأمل بالتعبير عن الحياة التي توحى بها تلك العقود.

إن أهم تلك الاحتفالات تلك التي كانت تقام بمناسبة مقدم السنة الجديدة ، فكانت تقام قبل حلولها ، وعند بدايتها و بعد بدايتها ، فتبدأ الاحتفالات قبل

نهاية السنة القديمة بخمسة أيام فى أول يوم من أيام النسى و الحسة التى تنتهى بها السنة . فكان يرى فى ذلك اليوم كهنة الإله « وبوات » سائرين فى موكب ، مخترقين شوارع أسيوط وأسواقها ، وكانوا فى نهاية المطاف يخرجون من المدينة حاملين إلههم « وبوات » إلى معبد «أنوبيس» الذى كان يقع فى سفح جبل الجبانة ، وهنالك يذبح ثور للإله الزائر ( يعنى للإله « وبوات » ) ، وكان كل كاهن إذ ذاك يحمل بيده رغيفا كبيرا أبيض مخروطي الشكل ، وعند دخولهم ساحة معبد «أنوبيس» هذا يضع كل منهم رغيفه عند قاعدة تمثال « حبزافي » .

وبعد مضى خمسة أيام من ذلك التاريخ كان ينحدر مدير الجبانة وبصحبته تسعة من موظفيه من فوق تلك الجبال عند حلول المساء ، مارين بأبواب القبور المفتوحة ، التي كانت حراستها موكلة إلى هؤلاء الموظفين ، ثم يدخلون في ظلال المدينة التي في سفح تلك الجبال . وكانت المدينة في تلك الآونة يخيم عليها الظلام إذ كانت تقع في ظلال تلك الجبال المشرفة عليها ، وكان هذا في ليلة رأس السنة الجديدة ، وكانت الأنوار المبعثرة التي أشعلت ابتهاجا بالعيد قد بدأت تنبعث عند الشفق من داخل البيوت ومن الشرفات .

وحينها تكون تلك الفئة ماضية في سيرها بالشوارع الضيقة الواقعة في أطراف المدينة تعترضهم فجأة الأسوار العالية لمعبد الإله وأنوبيس، وعندما يدخلون من بابه العالى العظيم يسألون عن والكاهن العظيم، فيقدم لهم هذا على الفور حزمة من المشاعل، فيأخذونها ويعودون أدراجهم مصعدين في الجبل بتؤدة ومشرفين على المدينة كلما تسلقوا الجبل في عودتهم وحينها يشرفون من فوق الجبل على أسقف المدينة الملتفة في الظلام الدامس كانوا يكشفون في وسطها مجموعتين منعزلتين من الأنوار، إحداهما تقع بالضبط تحت أقدامهم في حضيض الجبل، والأخرى تقع على مسافة بعيدة في قلب المدينة . فيكاننا تشهان جزيرتين متلاً لتتين بالنور في بحر من الظلمة يمتد إلى مسافة من تحت أرجلهم . وهاتان المجموعتان من النورهما ساحتا المعبد اللذين كانت الأنوار تسطع في أرجائهما .

وبالرغم من أن سيدهم القديم (۱) « حبرانى » كان مدفونا فى بلاد النوبة النائية فإنه كان حاضراً بتمثاله المقام فى وسط تلك الأفراح والأعياد التى كانت تعج بهما ساحة ذينك المعبدين . فقد كان تمثاله المنصوب فى المعبد ينعم بعينيه اللتين كان يشرف بهما على الجموع التى كانت تزخر بهم هاتان الساحتان المختالتان بحيال أعمدتهما الزاهية . وكان (يعنى التمثال) يتمتع مشل أصدقائه الأحياء الموجودين أسفل منه بروح ذلك الفيض العميم الذى كان مبسوطا أمامه عندما يشاهد رغفان القربان موضوعة عند قدميه ، وهى التى ذكرنا فيما من أن الكهنة كانت تضعها هناك . وكانت أذناه (يعنى التمثال) تملآن بضجيج آلاف الإصوات التى كانت تتعالى بالفرح المنبعثة من جماهير المدينة المجتمعين بمعبدى الإلهين يترقبون انقضاء ذلك العام الراحل ويستقبلون العام الجديد ، وكأن أصواتهم اصطفاق بحر يزخر بأمواجه ، ينبعث من بعيد فوق الأسقف المظلمة أصواتهم اصطفاق بحر يزخر بأمواجه ، ينبعث من بعيد فوق الأسقف المظلمة إلى أن يصل جرسه المتضائل إلى آذان طائفة حراس الجبانة المرتفعة القائمة بين ظلمات الجبال وهم يشرفون على المدينة في صمت رهيب .

وكانت تطل من فوق رءوسهم بالضبط واجهة تلك المقبرة التي كانت قد أعدت لتضم جثمان سيدهم الراحل «حبراني » . وقد كان المتقدمون في السن من بين أولئك الحراس يذكرونه جيدا ويذكرون الكرم الذي طالما لاقوه على يديه . وأما المحدثون منهم فكان في نظرهم اسم «حبراني » مجرد اسم لا يحمل معنى ما ، فكانوا لا يحيبون إلا متباطئين ومتثاقلين عندما كان شيوخهم يحثونهم على إضاءة أنوار القبر ، وحينما كان يتعجلهم صوت كاهن «حبراني » من أعلى الجبل قائلا : « لا تتأخروا أكثر من ذلك في إضاءة الأنوار » ، وعندئذ يخرج الشرر من قدح الزناد ، وعلى إثره تضاء أول شعلة ومنها تضاء المشاعل الأخرى بسرعة . وكان الموكب الذي يشمل أولئك

<sup>(</sup>١) كان «حبرافى » قد أرسل فيما بعد إلى بلاد النوبة حاكما عليها فمات ودفن بها ، وقد كشف « رزنر » قبره بجهة «قرمة » عام ١٩١٣ . أى أنه لم يشغل قط القبر الذى أعده بأسيوط . ومع ذلك بقيت تقام له الشعائر وتقدم القرابين كما لو كان القبر يضم جبانه .

الحراس يسير حول مرتفع من الجبل فسيح الأرجاء ثم يعود الموكب ثانية ولى باب القبر العالى ، حيث يكون فى انتظارهم كاهن ، حبزافى ، فيدخلون من غير توان إلى مزار القبر العظيم .

وكان يشاهد انعكاس أنوار تلك المشاعل المتألقة في غير نظام فوق جدار ذلك المزار، فترىعليه صورة ضخمة للسيد الراحل ترتفع عالية حتى تختني رأسه وسعد الظلمة التي لم تصل إليها أنوار تلك المشاعل المتضائلة . ويبدو على صورته كأنها تحثهم على تأدية واجباتهم نحوه بالدقة والعناية عملا بما هو مدون بالعقود العشرة المنقوشة فوق جدار المزار نفسه . وكان « حيزافي » يبدو في الصورة مرتديا لباساً بهيجا ومتوكثا في رقة على عصاه التي بيده . وطالما كان المسنون من تلك الطائفة يرونه قائمًا على هذا الوضع وهو يفصل في القضايا التي كأنت تعرض عليه حينها كان يساق المذنبون إلى داخل باب ديوانه بين صفين من ضباطه المتزلفين ، أو كما كان يشاهد في حالة أخرى وهو يراقب سير تقدم العمل في إحدى ترع الرى الهامة حتى يفتتح بها حقل زراعة جديد. فكان هؤلاء الحراس يسجدون خضوعا أمام صورته تلك المهيبة ، يسوقهم إلى ذلك الدافع الطبعي الذي ليس لهم فيه اختيار ، كما كان يسجد أمامه الكتاب وأصحاب آلحرف والفلاحون الذين نشاهد صورهم تملأ الجدران التي أمامه ، وقد لونت بالألوان الجميلة البارزة فوق الجدران، وتلك الصور تمثل الصناعات وأسباب الترفيه التي كانت تضمها تلكالضياع العظيمة التي كان يملكها وحبرافي. وقتذاك. وهي تؤلف دنيا مصفرة يرى فيها ذلك الشريف الراحل، عندما يدخل إلى مزار قبره ، أنه لا يزال يغدو ويروح بين مناظر حياة الريف ومسراتها التي كان هو السيد المرموق فيها . فقد كان يخيل إليه أن جدران مقبرته قد رجعت واتسعت حتى صارت تشمل حقول الزراعة والأسواق ، ومصانع السفن وأحواضها ، ومستنقعات صيد الطيور ، وردهات الحفلات . وقد عمر النحات والرسام الجدران بتلك المناطر، حتى صارت في الواقع كأنَّ الحياة تدب فيها . عند ذلك توضع المشاعل الموقدة حول القرابين التي تملأ سطح مائدة القربان العظيمة المصنوعة من الحجر في المزار ، وخلف تلك المائدة تمثال « حيزافى » جالس فى كوة منحوتة فى أصل الجدار . وبعد ذلك تنسحب جماعة الحراس الصغيرة على مهل ، ملقين عدة نظرات سريعة على الباب الوهمى المقام فى جدار المزار الخلنى ، وكانوا يعتقدون أن « حيزافى » يمكنه فى أى وقت شاء أن يبرز منه تاركا عالم الظلام المستتر خلف ذلك الباب الوهمى ليدخل إلى عالم الاحياء ويحتفل مع الاحياء من أصدقائه بعيد رأس السنة المذكور .

وأما اليوم التالى، وهو اليوم الأول من السنة الجديدة، فيعد أعظم أيام الأعياد فىالتقويم السنوى . وكان القوم يتبادلون فيه الهدايا فرحين ،كما يتو افد أهل الضياع أيضا يحملون الهدايا إلى سيد ضيعتهم ، وقد انهمكت سلالة « حبزافي » في ملذاتها وجرت فيها إلى آخر شوطها ، ولكن شروطه التي أبرمت بانتباه وحذر ، وهي التي كانت ولا تزال مدونة في سجلات المدينة ، تضمن له الاهتمام بأمره وعدم إهماله . وفي الوقت الذي كان فيه الفلاحون ومستأجرو الإقطاعية يشاهدون مزدحمين عند الباب العظيم لبيت ذلك الشريف، حاملين هداياهم لسيدهم الحي، غير مفكرين في سيدهم الواحل ، كان حراس الجبانة العشرة بقيادة رئيسهم يجتازون أطراف المدينة مرة أخرى سائرين نحو إحدى خزائن الضيعة لتسلم ما كان من حقهم أن يتزودوا به منها ، ثم لا يلبثون أن يعودوا أدراجهم حاملين ٥٥٠ فطيرة مستديرة و٥٥ رغيفًا من الخبز الأبيض و١١ إناء عملوءة بالجعة ، ثم يرجعون من حيث جاءو أ مقتحمين طريقهم في تمهل وسط مرح الزحام حتى يبلغوا مدخل الجبانة عند سفح الجبل، فيجدون هناك زحاما عظيما أيضاً ، وكل وأحد من أولئك المزدحين محمل بمثل ما حملوا به ، إذكان الطيبون من أهل « أسيوط » يحملون عطاياهم من الأطعمة والشراب ، بين جلبة عظيمة من الأفراح القائمة وسط تلك المناظر الخلابة التي لاعداد لها من صور تلك الحياة الشرقية ، كما يشاهد مثل ذلك إلى اليوم بالجبانات الإسلامية في مصر في أيام عيد الفطر ( وباتى الأعياد الإسلامية )، ويقصدون إلى الجبل حيث يدخلون بما يحملون إلى أبواب المزارات العديدة التي كانت منتشرة في وجه الجبل دلي مثال عيون أقراص النحل في خليتها ، حتى تتمكن موتاهم من مشاطرتهم تلك الإعاد الرحة،

والواقع أن ذلك العيد يعد أقدم مثال من «عيدكل الأرواح (۱) ». وكان حراس الجبانة يسرعون إلى قبر «حبرافى » بما معهم من المؤن فيسلمونها على الفور إلى كاهنه الجنازى ثم يعودون أدراجهم ،حتى يحافظوا على النظام بين جمهور أفراد الشعب المرح الذين كانوا يتسلقون الجبل من كل مكان.

وكلما بليت جدة النهار قامت المعدات اللازمة للاحتفالات المسائية على ساق وقدم ، من إشعال الأنوار وتمجيد المرحومين الذين ماتوا . وكان حراس الجبانة ، مع كثرة تعبهم من تأدية واجباتهم الشاقة طوال اليوم بالجبانة المزدحة ، ينحدرون للمرة الثانية من فوق الجبل إلى معبد الإله ، وبوات ، بالمدينة حيث يكون جميع كهنة المعبد عن بكرة أبيهم فى انتظارهم . فيقوم « الكاهن الأعظم » رئيسهم بتسليم حراس الجبانة عشرة المشاعل اللازمة لإنارة مقبرة ، حبزافى » ، فكانت تضاء فى الحال بالمشاعل التى يحملها الكهنة ، ثم يتحرك بعد ذلك الموكب المؤلف من الحراس والكهنة معا ، فيسير على مهل مجتازا ساحة المعبد، ثم يخترق السور المقدس سائرا نحو الركن الشمالي للمعبد ، كا ينص على ذلك لنا العقد الذى أبرمه معرافى » مع الكهنة ، وهم ير تلون تفخيم (٢) « حبزافى » ( جعله روحا ) . وكان كل كاهن يحمل معه رغيفا كبيرا مخروطي الشكل من الحبر الأبيض كالذى سبق أن وضعوا مثله أمام بمثال « حبزافى » في معبد « أنوبيس » منذ خمسة أيام مضت ، وكان الكهنة عندما يصلون إلى الركن الشالي من المعبد يعودون ثانية مضت ، وكان الكهنة عندما يصلون إلى الركن الشالي من المعبد يعودون ثانية الى القيام بواجباتهم في وسط المحراب المزدحم بدهماء الشعب . وكانوا بطبيعة

<sup>(</sup>١) «عيدكل الأرواح» هو عيد مسيحى يعقد في اليوم الثاني من نو فمبر. وفيه يعقد احتفال مهيب بالكنيسة الكاثوليكية الرومانية ليتضرعوا إلى الله لأرواح الأموات المخلصين. (٢) إن طبيعة هذا الاحتفال الذي كان يحتفل به الأحياء في عيد يوم رأس السنة وغيره لأجل مو تاهم، رغم أنه غير واضح في تفاصيله، لابد أنه كان كا يدل عليه اسمه فنيا، فهو يعني «إجراء جعل الإنسان مفخا». وقد رأينا فيا سبق أن من النعوت التي يتصف بها المتوفي هو التفخيم، وعلى ذلك كان هذا الاحتفال يقام لتحويل المتوفي إلى « واحد مفخم ». وذلك بالضبط كما كان يحول إلى « روح» (با) باحتفال مشابه يقيمه الأحياء ويمكن اعتباره في الواقي محاثلا كثيرا لعيد « التفخيم».

الحال يسلمون رغفانهم إلى حراس الجبانة لأن هذه الرغفان كانت كنص العقد خاصة بتمثال « حبرافى » الذى فى « قبره » . أما موكب الحراس الصغير المؤلف من عشرة أشخاص فكان يخترق شوارع المدينة المتألقة بالأنوار ، والحراس يقتحمون طريقهم بمشقة عظيمة و سط زحام الشعب ، وفى النهاية يبلغون الباب العظيم لمعيد «أنوبيس» حيث تكون الأنوار قد بلغت غايتها من البهجة والرواء ، ولا ينسى فى ذلك تمثال «حبرافى » . وحينها يظهر الموكب خارج المدينة ثانية نراهم لا يزالون يشقون طريقهم بصعوبة بسبب دهماء الناس الذين يسيرون فى نفس طريقهم ، وكانت واجهة الجبل المظلمة التى تشرف عليهم يتخللها هنا وهناك معالم من النور تسير و ثيدة مصعدة فوق الجبل . وكانت تلك الأنوار صادرة من مشاعل أهل المدينة الذين صعدوا مبكرين ووصلوا إلى الجبانة لوضع تلك الأنوار بها أمام تماثيل أمواتهم وقبورهم . وأما الحراس فإنهم يصعدون إلى مقبرة « حبرافى » كما فعلوا فى الليلة المنصرمة ، ويسلمون المشاعل والحبر الأبيض لكاهن «حبرافى » الذى ينتظرهم . وهكذا يشترك ذلك الشريف المتوفى مع أولاده ورعاياه الأحياء فى الاحتفال بأعياد رأس السنة .

و فوق تلك الاعياد وغيرها من الاعياد الكبرى التي كان يتمتع بها المتوفى على الوجه المذكور، فإنه لم ينس فى أى عيد من الاعياد الموسمية الصغيرة التي كان يحتفل بها فى أول كل شهر وفى منتصف الشهر أو فى أى يوم من « الايام المحتفل بها » .

وأما حاجاته اليومية فكان يقوم بأدائها طائفة خارجة عن هيئة الكهنة تخدمه بالتناوب بمعبد وأنوبيس ، ولأن ذلك المعبدكان على مقربة من الجبانة ، كان أولئك الخدم يذهبون كل يوم بعد الفراغ من تأدية أعمالهم فى المعبد حاملين نصيبا من الخبز مع إناء مملوء بالجمعة ويضعونهما أمام تمثال «حبزافى » ( الذى يكون منصوبا فوق السلم السفلي لقبره ) . وعلى ذلك كان لا يمضى يوم واحد من أيام السنة لا يتسلم فيه «حبزافى » ما يلزمه من الطعام والشراب (١) .

<sup>(</sup>١) لقد سعينا في البيان السابق أن نشير ببعض التفاصيل إلى مركز المتوفى في المناس يرعونه في حياتهم ، ومن المحتمل في احتفالات الأعياد السنوية بشكلها الذي كان الناس يرعونه في حياتهم ، ومن المحتمل المناس المعتمل المناس المنا

وإن مثل تلك الاعتقادات والعادات لتدل على شدة تمسك قدما، المصريين بتلك التقاليد المادية الخاصة بالحياة فى عالم الآخرة ، التى هى فى نظرهم الضمان الوثيق لاستمرار بقاء جثمان المتوفى بعد الموت ، بالرغم مما ظهر من الأفكار التى ألقت ضوءا جديدا على ضرورة التحلى بالأخلاق الفاضلة استعددا لاستقبال الحياة الآخرة فيما بعد الموت .

على أن بقاء إمداد الأشراف المتوفين بمثل ذلك العتاد المادى إلى الآبد، كان بالطبع من المستحيل. ولذلك قال « خنوم حتب» أحد الأمراء الإقطاعيين ذوى البأس فى « بنى حسن » فيما يختص بأوقافه الجنازية : « وأما فيما يتعلق بالكاهن الجنازى أو أى شخص آخر يعبث بها فإنه لن يستمر بعد وابنه لن يستمر بعده فى هذا المكان» ( يعنى مشرفا على حراسة مدفنه ). فيظهر من هذا خوف الشريف المذكور من عدم دوام تقديم العتاد المادى له بعد الموت ، ومثل هذه المخاوف كثيرة تردد ذكر ها الوثائق التي من هذا القبيل.

وكذلك قد شاهدنا أيضا أن « حبرافى » ذاككان يبدى مخاوفه من انقطاع ذراريه عن تقديم العتاد المادى لحياته الآخرة . وليس ذلك بغريب ، فنحن أبناء هذا العصر الحديث لا يكاد يدفعنا البرنحو الاهتمام بقبر جد من أجدادنا الذين رحلوا عنا إلى الحياة الآخرة . وفى بلاد جديدة مثل بلادنا ( يقصد الولايات المتحدة بأمريكا) لا يوجد إلا النزر اليسير من بيننا الذين يعرفون أين دفن آباء أجدادهم .

فالمفهوم أن كهنه «أنوبيس» و «وبوات» وحراس الجبانة بأسيوط كانوا يواصلون أداء واجباتهم ما دام كاهن «حبزافى » الجنازى يتسلم مرتباته ، وما دام مخلصا فى القيام بالتزاماته بأن يذكرهم بالقيام بما عليهم من الواجبات ويلاحظ تنفيذها .

<sup>=</sup> أننا قد أرخينا العنان للخيال فيها . أما الحقائق المجردة فنجدها « فى شروط وصية Development of Religion & Thought in حبرانى « فى كتاب المؤلف Ancient Egypt, P. 268 & 269.

Ancient Records, Vol. I, والشروط نفسها نجدها مترجمة في كتاب المؤلف P. 258 — 271.

وقد رأينا أن وقفا من مثل تلك الأوقاف استمر نافذ المفعول إلى ما بعد تغيير الأسرة نفسها (من الأسرة الرابعة إلى الخامسة) واستمر على أقل تقدير حوالى ثلاثين أو أربعين سنة في منتصف القرن الثامن والعشرين ق٠م٠ وحتى في الاسرة الثانية عشرة نجد أنه كان لايزال يوجد احترام عظيم في مصر العليا الرَّجداد من الدو لة القديمة . فقد قام حكام مقاطعة « البرشة (١) في القرن التاسع. عشر والعشرين من قبل الميلاد بإصلاح مقابر أجدادهم التيكأنت ترجع لمك عصر الأهرام، مع أن تلك المقابر كان قد مضى عليها حينئذ أكثر من ٢٠٠ سنة وكانت متداعية خربة . وقد اعتاد الحاكم التقى الورع أن يسجل مايفعله من مثل هذه الإصلاحات بالكليات التالية: « إنه (يعني حاكم المقاطعة ) قد عملها تخليدا منه لذكرى أجداده الذين في الجبانة الذين هم أرباب ذلك المرتفع. فأصلح ما وجده مخربا وجدد ما وجده مهدما، ولم يقم أسلافه الذين كانوا قبله بذلك م. ونجد أن أشراف تلك المقاطعة قد استعملوا تلك الصيغة في مقابر أجدادهم خمس مرات. كما نجد أن « أنتف » أمير « أرمنت » قد اتبع نفس تلك الطريقة ، حيث يقول : « لقد وجدت مزار الأمير « ناخت يوكر » آل إلى الدمار ، فجدرانه قديمة وتماثيله محطمة ولم يعتن به أى إنسان، فبنيته من جديد وزدت في بنائه ، وجددت تماثيله ، وأقمت بالحجارة أبوابه ، حتى يصير مكانه ممتازا عن أماكن الأمراء العظام الآخرين ».

على أن القيام بمثل ذلك البر للأجداد الراحلين كان نادرا جدا ، وفى الحالات التي تم فيها شيء من ذلك لم تكن له فائدة أكثر من تأخير وقوع ذلك اليوم المنشئوم الذي تزول فيه تلك الآثار جملة . والمدهش في ذلك أنهم ، مع وجود مقابر أجدادهم مخربة أمامهم ، كانوا لا يزالون يقيمون لانفسهم تلك الأضرحة التي كان محتوما عليها أن تلقي مثل ذلك المصير .

<sup>(</sup>١) المقاطعة الخامسة عشره من مقاطعات الوجه القبلي (انظر مصر القديمة خريطة الوجه القبلي ).

ولدينا قبر « خنوم حتب »، وهو أكبر القبورالتي تركها لنا أمراء مقاطعة « بني حسن » منذ . . . ٤ سنة مضت ، تتضمن جدرانه ــ بين تلك الرسوم الملونة الجميلة التي تزينها ـ كتابات حشرت بين النقوش الأصلية ، تستغرق مدد كتابتها نحو ١٢٠ جيلا من الناس، وقد خطها كاتبوها على عجل، باللغة المصرية القديمة القبطية واليونانية والعربية والفرنسية والإيطالية والإنجليزية . وأقدم هذه الكتابات كانت لكانب مصرى دخل إلى ذلك المزار المذكور منذ . . . . سنة مضت وكتبها باليراع ( يعني الغاب ) والمداد فوق الجدار ، وهذا ما جاء بها من الكلمات: « لقد حضر الكاتب « أمنموسي » ليرى معبد « خو فو » وقد و جده كالسهاء تسطع فيها الشمس ، . وكان قد مضى على بناء المزار المذكور نحو ٧٠٠ سنة عندما زاره ذلك الكاتب المصرى . وبالرغم من أن صاحبه الشريف المذكور كان أعظم أشراف عصره ، فإن أمره قد صار نسيا منسيا ، حتى أن ذلك الزائر لما وجد اسم « خوفو » قد كتب عرضا فوق الجدار في سياق نقش جغرافي ، ظن ــ خطأ ــ أن ذلك المزار هو مرار الملك « خوفو » بانى الهرم الأكبر في الجيزة . وذلك مها يشعر باختفاء كل معرفة تدل على ذلك الشريف أو أوقافه الجنازية التي كانت تمده في العالم الآخر ــ وذلك بالرغم من تلك الاحتياطات التي قام بتسجيلها فوق جدران قبره . فما أنفه قيمة تلك اللعنات (١) التي نجدها فوق تلك الجدران التي طمس معالمها الدهر وما أقلها جدوى ١؟

ولكن المصرى لم يكن عاجزا العجز كله عن علاج هذه الشدة البالغة ، وحاول مقاومتها بنقش صلوات فوق واجهة قبره كان يعتقد أنها ذات تأثير قوى في إمدادها للمتوفى بكل ما يحتاجه فى الآخرة ، وضمن هذه الصلوات نصا يستحلف به كل مار — فى رجاه حار — أن يتلو فوق قبره تلك الأدعية المنقوشة .

<sup>(</sup>۱) كانت تكتب لعنات على جدران المقاس يقصد بها أن تضر من يسبث بها . فجر الضمير

وهذه الآدعية تمثل لنا اعتقاد القوم فى تأثير تلك الكلمات النافذ حينها كانت تقرأ من أجل المتوفين. وقد نما هذا الاعتقاد نموا عظيما منذ عصر الأهرام، وهو نمو سار جنبا لجنب مع تعميم تلك العادات الجنازية التي كانت من قبل خاصة بالطبقة العليا من الشعب. وكان مثل تلك الصيغ الدينية في عهد الأهرام ينحصر استعماله كما سبق ذكره في عهود الأهرام المتأخرة، كما أنها كانت مقصورة على مصير الفرعون في عالم الآخرة، فصارت الآن تستعملها الطبقة الوسطى مع طائفة الموظفين بكثرة.

وفى الوقت نفسه برز إلى عالم الوجود طائفة أخرى من « الأدب الجنازى »، وهو مانسميه نحن الآن « متون التوابيت ». وهذه المتون هي صيغ مشابهة لسابقتها و تتحد معها في الغرض الذي ترمى إليه ، غير أنها كانت أكثر ملاءمة لحاجات غمارة الناس ، ولذلك شاع استعالها بين دهماء الشعب في العهد الإقطاعي ، وإن كان بعض أجزائها يرجع عهده إلى زمن أقدم بكثير من ذلك الوقت . كما أن «كتاب الموتى » الذي ظهر فيما بعد لا يخرج عن كونه مؤلفا من متون التوابيت » .

وهذه المتون تتألف من مقتبسات كثيرة أخذ بعضها من «متون الأهرام» وبعضها من الأدب الجنازى الشعبى ، وكانت تكتب إذ ذاك على الأوجه الداخلية للتوابيت المصنوعة من خشب الأرز السميك . ولا يزال عدد متون التوابيت آخذا فى الازدياد ، إذ مازالت تكشف توابيت من ذلك العصر فتضاف متونها إلى المجموعة التى لدينا . وكان كهنة كل بلدة يمدون كل صانع تابوت بنسخ من تلك المتون أو التعاويذ ، وقبل تركيب قطع التابوت كان الكتاب التابعين لصانع التابوت يملئون أوجهه بالقلم والمداد نَسْخا بما قدم كن الكتاب إذ ذاك منصر فا إلى مل من تلك الألواح بالكتابة بأسرع ما يمكن ، الكتاب إذ ذاك منصر فا إلى مل من تلك الألواح بالكتابة بأسرع ما يمكن ، حتى أنهم كانوا فى بعض الأحابين يكررون كتابة الفصل الواحد مرتين أو ثلاث مرات فى نفس التابوت الواحد ، وقد وجدنا مرة أن فصلا

واحدا قد كتب ما لا يقل عن خمس مرات في تابوت واحد (١).

وفيها يختص بالناحية التى اتحدت فيها متون التوابيت مع متون الأهرام فإنا قد ألفنا وظيفتها ومحتوياتها على وجه عام ، فإن عالم الآخرة الذى كان يتطلع اليه الأهلون فى ذلك العهد الإقطاعي كان لا يزال إلى درجة عظيمة عالما سماويا وشمسيا كما كان الحال فى عصر الأهرام ، فإن « متون التوابيت » تسودها بدرجة مدهشة فكرة الآخرة السماوية ، إذ نجد نفس توحيد المتوفى مع إله الشمس كما وجدناه فى متون الأهرام ، بل إنه يوجد فصل عنوانه « صيرورة المتوفى « رع آتوم » ، ثم عدة فصول أخرى عنوانها : « صيرورة المتوفى صقرا » ( وهو الطائر المقدس الممثل لإله الشمس ) .

على أنه كما تُدخل و اللاهوت الأوزيرى و في متون الآهرام قد تدخل أيضا في متون التوابيت ، بل في الواقع استولى عليها وأحسن مثال لذلك هو المتن الذي صار فيها بعد جزءا من وكتاب الموتى و باسم الفصل السابع عشر المشهور والذي اعتبر في العصر الإقطاعي الذي نحن بصدده من الفصول المحبوبة وهو أذ نجده يتقدم على كل المنون الأخرى المكتوبة على عدة من التوابيت . وهو في جملته يعبر عن توحيد المتوفى مع إله الشمس وإن كان يذكر معه بعض الآلهة الآخر بن أيضا ، فيقول فيه الرجل المتوفى :

<sup>(</sup>١) إن متون التوابيت يتألف منها أعظم وأكبر مجموعة من المصادر المصرية التي تنشر بعد (لقد نشرت الآن) ويوجد من هذه التوابيت نحو مائة المتحف المصرى وهذا فوق ما يوجد في المتاحف الأوربية والأمريكية، فيكون مجموعها كاها ١٣٨ تا بوتا . وفي عام ١٩٢١ أخذ معهد جامعة شيكاجو الشرق على عاتقه إنقاذ هذه المجموعة الضخمة من الأدب الديني المصرى من الضياع ، وهو الآن على وشك نشرها بأجمعها في مؤلف واحد . وقد قام الدكتور « دى بك » بنقل هذه المتون فاستغرق مدة عشر سنين ، وقد تم نقلها الآن . وهذه النسخ محتوى على ١٠٠٠ مسطر واقعة في ١٨٢٥ صفحة من الخطوطات، وهي تشغل ٣٧ مجلدا من الأوراق السائبة. على أن طبع هذه المتون في أربعة أو خمسة مجلدات سيحتاج عدة سنين . ويجد القارىء بيانا تاما عن الفهرس القديم لهذه المتون في كتاب المؤلف :

« إنى أتوم » أنا الذى كنت وحيدا .
و إنى « رع » عند أول ظهوره .
و إنى « الإله العظيم » خالق نفسه .
و الذى سوى أسماءه ، ورب الآلهة .
و الذى لا يدانيه أى إله بين الآلهة .
البارحة ملكى ، و إنى أعرف الغد » .

وقد عثر على شرح لهذا المتن الشمسى القديم ، يرجع تاريخه إلى العهد الإقطاعي ، وعند التعليق في هذا الشرح على السطر الذي جاء به « البارحة ملكي ، وإنى أعرف الغد ، أضيفت جملة « ذلك هو أوزير » مع أنه من الواضح تماما أن ذلك النص كان خاصا بإله الشمس فقط . وقد كان من جراء صبغ تلك المتون بالصبغة الأوزيرية أن أدخل العالم السفلي الأوزيري حتى في المتون الشمسية والسماوية . وبذلك لم يقتصر الأمر في متون التوابيت على امتزاج مجموعة المعتقدات الشمسية والأوزيرية بعضها ببعض بحالة أتم وأكثر مما كانت عليه من قبل — بل كانت النتيجة أن « رع ، قد حشر الآن في عالم الآخرة السفلي . ويمكن التعبير عن مجرى هذه الحوادث ( بشيء من المبالغة ) بقولنا : إن « أوزير » في متون الأهرام قد رفع إلى السماء ، في حين أنه في متون التوابيت وكتاب الموتى قد نزل « رع » إلى الارض .

غير أن الارتباك الذى نتج عن ذلك كان أدهى وأمر بما جاء فى « متون الأهرام » ، ويذكر نا ذلك الامتزاج بين المصير السيماوى المتألق الفاخر وبين عالم آخرة مظلم واقع فى ظلمات العالم السفلى بما جاء فى روحيات الأمريكيين السود من النص على الإقامة فى مكان ما على نهر الاردن فى الارض الموعودة وإلى جانب ذلك مثوى فى السيماوات (١) ، أو تذكر نا بالقول بمطهر سفلى يكون بمثابة تمهيد للوصول إلى جنة سماوية .

<sup>(</sup>١) إن « الروحيات » هي الأغاني الدينية التي كان يغنبها في الأصل العبيد السود الأمريكيون الذين اعتنقوا الديانة المسيحية .

وإنه لمن الأمور الصعبة أن يكون الإنسان أية فكرة متصلة الحلقات عن الحياة الآخرة التي كان يأمل أهل ذلك العصر في الوصول إليها . إذ نجد الصور الشمسية الأوزيرية المركبة التي ذكرت فيها سبق في متون الأهرام ، كما نجد أن أولئك الكهنة — الذين يرجع إليهم جمع متون التوابيت — قد أرخوا لحيالهم العنان ليتجول في تحويرها كيف شاءوا . فالمتوفي المصرى القديم الذي كان يشاطر الآن «أوزير » مصيره — وكان يسمى كذلك «أوزير » باعتراف ابنه «حور» الآن «أوزير » منابنه المقدس المذكور . ثم تنتقل تلك الصيور الأوزيرية فجأة فتصور الامتيازات الشمسة هكذا :

« إنك تطوف حول الاقطار مع « رع » فيجعلك ترى الأماكن الممتعة ، وتجد الأودية مفعمة بالمياه لعسلك وإنعاشك ، ثم تقطف أزهار البطاح ونور « هنى » ؟ وأزهار السوسن والزنبق ، و تأتى إليك طيور البرك بالآلاف جائمة في طريمك ، وعندما ترمى خطافك لصيدها يسقط منها ألف برنين صوته ، وهي أوز ( رو ) ؟ والعصفور الاخضر والسمان وطيور «كونوست » ؟ . وقد أمرت بأن يؤتى إليك بالغزلان الصغيرة والعجول البيض ، وأمرت بأن يؤتى إليك بالغزلان الصغيرة والعجول البيض ، وأمرت بأن يؤتى إليك بالجداء والكباش المسمنة بالحبوب . وقد ربطت لك سلم السماء ، والإلهة « نوت » تفتح لك ذراعيها ، ثم تبحر بسفينتك في بحيرة الزنبق » .

فنى تلك الصورة نشاهد المتوفى يصطاد فى البطاح – وهى التسلية المحببة إلى الفرعون وأشرافه – ولكنه ينتقل فجأة إلى بحيرة علوية فى السماء.

فيتضح من ذلك أن المصير الذي كنا نراه خاصا بالملوك في كل الصيغ التي جاءت بها « متون الأهرام » قد صار من نصيب كل إنسان ، بل إن الحياة التي كانت أبسط من تلك التي وصفناها ، أي التي كان المواطن المتواضع يصبو إلى دوام استمرارها في عالم الآخرة ، صار لها أيضا مكان مرموق في « متون التوابيت » ، فكان في وسع المتوفى وهو راقد في التابوت أن يقرأ التعويذة الخاصة « ببناء بيت لرجل في العالم السفلي ، وحفر بركة حديقة وغرس أشجار

فاكهة » . وعند ما يصير المتوفى صاحب بيت تحيط به الحديقة وبه البركة وحولها . الأشجار الوارفة ، فإنه يجب أن يضمن له استبطانه فيه . ومن ثم أعد له « فصل يتناول وجود الرجل في بيته ». غير أن سكناه لذلك البيت منفردا من غير مرافقة أسرته وأصحابه ، كانت أمرا لايمكن للنفس احتماله ، ومن ثم أعد فصل آخر لذلك عنوانه « ختم مرسوم خاص بالأسرة لإعطاء الرجل أهل بيته في العالم السفلي » . ونجد في هذا المتن أن تفاصيل المرسوم قد ذكرت خمس مرات في صيغ مختلفة . فنجد فيه أن : « جب » إله الأرض « قد قرر أن يعطى إلى أهل بيتي وهم أولادي وإخوتي ووالدي ووالدتي وعبيدي وكل مؤسستي». وخشية أن يصادرها أي تأثير خبيث نجد الفقرة الثانية من ذلك الفصل تؤكد أن: « جب » قد قال: « إنه سينطلق لى في الحال سرا- م أهل بيتي أي أطفالي وإخوتى وأخوانى ووالدى ووالدتى وكل عبيدى وكل مؤسستى ناجين من كل إله ، ومن كل إلهة ومن كم إموت ( أو أى إنسان ميت غيره ) » . ولضمان تنفيذ ما جاء بذلك المرسوم أعد فصل آخر عنو نه «ضم أهل بيت الرجل إليه في العالم السفلي » ، ونص في هذا الفصل على « اجتماع شمل أهل البيت من الأب والأم والاطفال والاصدقاء والاقارب والازواج والحظيات والعبيد والخدم ، بل وكل ما يملسكه الرجل ليكون معه فى العالم السفلي ».

ولأن فكرة إعادة بيت الرجل وأهله إليه فى عالم الآخرة تتضمن الإعتقاد القديم القائل بضرور : «تمديم الطعام باستمر ار إلى المتوفى ، فقد وجد فصل آخر لذلك عنو انه : روس فى أكل الخبز فى العالم السفلى » . أو « أكل الخبز على مائدة « رع » والبذل بسخاء فى هليوبوليس » . ويصف لنا الفصل الذى يلى هذا الفصل مباشرة كيف « يقعد القاعد ليأكل الخبز عندما يقعد «رع » ليأكل الخبر أيضا . . . . أعطنى خبزا عندما أكون جائعا ، وأعطنى جعة عندما أكون عطشان » .

وقد ظهر لنا فى « متون التوابيت ، هاته اتجاه ظاهر جدا بلغ غايته فى « كتاب الموتى » . وهذا الاتجاه ينحصر فى أن عالم الآخرة هو مكان تحفّ

به إلا خطار والمحن التي لاعداد لها ، وأن معظم تلك الأخطار مادية ولو أنها كانت في بعض الأحيان تمس عتاد المتوفى العقلى . وكان السلاح الذي يستعمل للنجاة من تلك الأخطار وأضمن الوسائل التي يمكن الحصول عليها لحماية المتوفى ، هو تمكين المتوفى من بعض القوى السحرية بتزويده فى العادة برقية خاصة تتلى عند اللحظة الحرجة ، وقد عظم شأن هذا الاتجاه بعد ذلك ، فجعل من «متون التوابيت » ، ومن بعدها «كتاب الموتى » الذي نبت منها ، مجموعة من التعاويذ كانت تزداد على ممر الآيام . وكانت تعتبر فى نظر القوم ذات أثر فعال لا شك فيه فى حماية المتوفى أو تزويده فى الحياة الآخرة بما يلزمه من نعيم .

فن ذلك أنه كانت توجد تعويذة «يصير بها المتوفى ساحرا» وهي موجهة إلى الاشخاص المعظمين الذين في حضرة «آتوم» إله الشمس وهذه التعويذة في ذاتها لا تخرج بالطبع عن كونها رقية ، وتختتم بالكلمات الآتية : «إنى ساحر» وخوفا من فقدان المتوفى قوته السحرية كان من تقاليد القوم «وضع رقية سحرية مع المتوفى حتى لا تنزع منه قواه السحرية حينها يكون في العالم السفلى » ولا شك أن أبسط تلك الاخطار التي عملت من جلها تلك الرقى كان منشأه تلك التخيلات الصبيانية الساذجة التي كان دهماه الشعب يتخيلونها ، وكانت في الغالب سخيفة إلى أقصى حد ، إذ نجد تعويذة عن «منع أخذ رأس الرجل في الغالب سخيفة إلى أقصى حد ، إذ نجد تعويذة عن «منع أخذ رأس الرجل منه » ، ومن قبل نجد في «متون الأهرام » تلك الرقية القديمة التي تمنع إجبار المتوفى على أكله برازه . ولما كان لابد لجسم الإنسان من التحلل فقد وجد لمنع ذلك التحلل رقيتان اضمان «أن الرجل لا يتحلل جسمه في العالم السفلى » .

وقد كان من جراء ثقة الناس العمياء بمثل تلك التعاويذ أن صار فى يد الكهنة فرصة لاحد لها للكسب، وقد ازداد خصب خيالهم فى انتاج التعاويذ الجديدة باستمرار، وقد كانت تباع بطبيعة الحال للمشترين السذج الذين كان عددهم فى إزدياد. وفد ساعدت تلك الوسيلة كثيرا بلا شك على زيادة مخاوف الشعب من أخطار الحياة الآخرة، كما ساعدت على نشر الاعتقاد فى كفاية مثل هذه الوسائل لدرثها.

ومما لايدع مجالا للشك فى أن ذلك كله من صنع الكهنة تخيل القوم صورة كاتب سرى اسمه «جِبجا» عدو للموتى، وعلى ذلك ألفت رقية خاصة لمساعدة المتوفى على تكسير الاقلام وتهشيم أدوات الكتابة وتمزيق الملفات الخاصة « بحبجا » الشرس .

ومثله فى ذلك ، الخطر الداهم الذى كان أيضاً موضعاً للخوف فى متون الأهرام وهو مهاجمة الثعابين السامة للمتوفين ، فسكان أهل العصر الإقطاعى يحبون أن يدرأوه أيضا عن أنفسهم . ولذلك كان المتوفى يجد فى لفافته ، التى تكون صحبته ، رقى لأجل ، دفع الثعابين ودفع التماسيح عنه » .

وفضلا عن ذلك كانت الطريق الحاصة بالمتوفى. تعترضها النيران ، وكان لا بدله من الهلاك إذا لم تكن لديه زقية « ليخرج بهـا من النار » أو يتمكن « بها من الخروج من النار التي خلف الإله العظيم (١) » . وعند ما كان المتوفى يضطر بالفعل إلى الدخول في النار فقد كان في قدرته أن يدخلها وهو في أمان منها بوساطة « تعويذة لدخول النار والخروج من النار خلف السماء » .

والواقع أن الكهنة قد رسموا للمتوفى مصورا للرحلة التي تنتظره ، ليكون مرشدا له عند باب النار العظيم فى المدخل وليريه الطريقين اللذين يمكنه أن يسلكهما ، وكان أحد ذبنك الطريقين بريا والآخر مائيا ، وبينهما محيرة من نار . وكان ذلك المصور ملونا بالألوان المختلفة على صفحة قاع التابوت من الداخل حيث يكون جهان المتوفى فوقها ، إذ أن ذلك المكان هو الملائم لرسم مصور العالم السفل .

وكان مع ذلك المصور دليل سحرى يسمى «كتاب الطريقين »، وكان أيضا مسجلا فوق التابوت. على أنه كان يخشى بالرغم من كل تلك الإرشادات أن يتجول المتوفى لسوء حظة فى مكان إعدام الآلهة ، ولكنه كان ينجو من ذلك بتعويذة «عدم الدخول فى مكان إعدام الآلهة ».

<sup>(</sup>١) لقد أصبح من الثابت على وجه التقريب أن سيدنا إبراهيم كان يعيش في هذا المصر أى عصر الدولة الوسطى الذي ظهرت فيه متون التوابيت، وربما كان من معتقدات هذا المصر الدخول في النار والخروج منها بواسطة السحر: «قلنا يانار كوني بردا وسلاما على إبراهيم ».

وخوفا من أن يحكم على المتوفى بالمشى منكوسا على رأسه ، فإنه كان يجهز «بتعويذة تمنعه المشى على رأسه منكوسا » . وكان أولئك الموتى التعساء الذين يجبرون على المشى بذلك الوضع المنكوس أشد أعداء الإنسان فى عالم الآخرة ، ولذلك كانت الحيطة منهم أمرا ضروريا جدا ، إذ يقال للمتوفى : « إن الحياة تأتى إليك ولكن الموت لا يأتى إليك ... وهى ( الجوزاء والشعرى ونجم الصباح ) تنجيك من حنق الموتى الذين يمشون ورءوسهم إلى أسفل ، وأنت لست منهم ... استيقظ للحياة فإنك لن تموت ، قم للحياة فإنك لن تموت » . وبتلك الكيفية ظل الاعتقاد فى قوة تأثير السحر آخذافى الانتشار ، وكان

وبتلك الكيفيه ظل الاعتقاد فى فوة تا تير السحر اخدافى الانتشار ، وكان بمثابة سلاح لا يخطى الدي يد المتوفى . وسنرى السحر فى النهاية يسود كل المعتقدات الجنازية الأخرى كما سيكشف لنا ذلك «كتاب الموتى » بعد مضى عدة قرون على ذلك العهد الذى نحن الآن بصدده .

وليس من شك فى أن المذهب الأوزيرى كان له أثر عظيم فى انتشار استعمال تلك الوسائل السحرية الجنازية . إذ أن أسطورة «أوزير » التى كانت منتشرة فى ذلك الزمن انتشارا عاما قد جعلت لكل طبقات الشعب إلماما بنفس تلك الوسائل التى اتخذتها « إزيس » لإحياء زوجها «أوزير » من الموت ، وهى الطرق التى صار كل مصرى قديم يعتقد فى تأثيرها العظيم فى حالته الاخروية كما أثرت فى «أوزير » من قبل .

ومع ماكان لمذهب «أوزير » من القوة في عصر الأهرام فإن انتشاره العام الآن في العهد الإقطاعي قد فاق كل انتشار عرف عنه من قبل . ونرى في ذلك ظفر ديانة الشعب المناهضة إذ ذاك لعبادة «رع » الحكومية التي كانت تشبه العبادات بأى كنيسة معترف بها الآن ، وسيادة «رع » تعتبر ظفر اسياسيا ، أما ظفر ديانة «أوزير » التي كان يشدأزرها بلا ريب طائفة من مهرة الكهنة ، وربما كانوا يقومون لها بدعاية مستمرة وقتئذ ، فإنه كان انتصارا لعقيدة شائعة بين جميع طبقات المجتمع ، وهو انتصار لم يكن في طاقة أى طائفة صده ، ولا في طاقة المحرومة ولا الأشراف مناهضته ، ذلك لأن انتهم التي كان يقوم بإغداقها المصير

الأوزيرى فى الحياة الآخرة على كل الناس جعلها ذات جاذبية قوية شاملة لا تضاهيها أى جاذبية أخرى منافسة لها . وإذا كانت تلك النعم المذكورة فى يوم ما مقصورة على الفرعون وحده ، كما كان المصير الشمسى فى متون الأهرام مقصورا عليه ، فإننا قد شاهدنا أنه حتى الآخرة الشمسية الملكية قد صارت الآن من حق الجميع .

ومن بين القبور المبجلة التي يرجع تاريخها إلى عهد الاسرة الأولى في «العرابة المدفونة» قبركان يعتبره القوم في العصر الذي نحن بصدده، قبر وأوزير» (مع أن عمره كان وقتئذ ما بين ١٤٠ قرنا)، وقد طار صيته بسرعة حتى صار المقام المقدس في مصر، فكانت تحج إليه كل طبقات الشعب، وكانت أعظم البركات التي يطمع فيها الإنسان أن يدفن بجوار ذلك القبر المقدس، ولذلك كان أكثر من موظف عن قاموا بمأمورية أو رسالة رسمية في هذه الجهة ينتهز الفرصة لإقامة قبر له هنالك، وإذا تعذر بناء قبر حقيق لمن يريد ذلك كان من الخير أن يقيم لنفسه مقبرة وهمية على الأقل، يكتب عليها اسمه وأسماء باقي أسرته وأقاربه، وإذا تعذر ذلك أيضا أقام لنفسه نصبا تذكاريا أو لوحة ينقش عليها صلوات للإله العظيم توسلا من الزائر وأسرته، وقد فعل ذلك الكثير من الحجاج والزوار من الموظفين، وفي ذلك يقول موظف من عهد الملك «سنوسرت الأول»: « لقد أقمت هذا القبر عند طريق سلم الإله العظيم لاكون من بين أتباعه، ولكي يقدم الجنود الذين يأتون في ركاب جلالته إلى روحي (يعني الكا) من خبزه ومئونته، وقد فعلت ذلك أسوة بكل رسول ملكي يأتي للنفتيش على حدود جلالته».

وكان داخل سور معبد « أوزير » وما جاوره مزدحما بتلك التذكارات ، وهي كما نجدها اليوم تؤلف جزءا هاما من المصادر التي يصح الاعتماد عليها في تاريخ ذلك العصر .

وأغرب من كل ما تقدم أن بعض حكام المقاطعات الأقوياءكان يأمر بحمل جثمانه إلى د العرابة المدفونة ، لتقام له شعائر خاصة هناك ، ثم تجلب معه

بعض الأشياء المقدسة لتو دع معه فى قبره المقام له فى وطنه ، كما يحمل المسلمون الآن، معهم الماءمن «بئر زمزم» إلى أوطانهم، أو كما كانت تحمل السيدات الرومانيات المياه المقدسة من معبد « إزيس » بفيلة إلى حيث يتبركون بها فى بلادهم .

وقد رسم «خنوم حتب» فوق جدران مزار قبره ، بنى حسن » هذه الرحلة فى النيل ، وفى ذلك المنظر نرى جسمه المحنط محمولا فوق قارب جنازى صاعدا فى سيره نحو الجنوب ، وخلفه الكهنة والمرتلون . وقد أطلق فى النقوش على ذلك المنظر اسم « الرحلة صعودا فى النهر لمعرفة أشياء العرابة (۱) » . ويوجد مع ذلك المنظر منظر آخر بمثل الرحلة منحدرة فى النهر ومعبرا عنها بالكلمات الآتية : « العودة محملين بأشياء العرابة » . ولا ندرى بالضبط كنه تلك الأشياء المقدسة التى يؤتى بها من العرابة ، ولا سبيل لدينا الآن لمعرفتها ، غير أنه من الواضح أنه فى تلك الزيارة الحاصة بالإله العظيم فى « العرابة المدفونة » يقدم المتوفى نفسه شخصيا للإله العظيم ، وبتلك الكيفية بضمن المنوفى المذكور لنفسه عطف الإله فى الحياة الآخرة .

وكان الزوار الذين يأتون إلى « العرابة المدفونة » بهذه الصفة ، قبل الوفاة أو بعدها ، يحملون معهم الكثير من القراببن التذكارية ، لدرجة أن الحفارين المحدثين عثروا على قبر « أوزير » المزعوم مدفونا على عمق بعيد تحت أكداس

<sup>(</sup>١) يقول نص العنوان ان كلا هذين المنظرين قدرسا لتوضيح الرحلة إلى «العرابة المدفونة» ،غير أن الواضح من عبارة النقوش « السياحة صعودا في النهر والعودة» ومن المناظر المرسومة نفسها أن السياحة إلى العرابة والعودة منها هي التي مثلت. فالسفينة الصاعدة إلى أعالى النيل أي مند التيار تشاهد شراعها منتشرا بهيئة تنبئ بذلك ، على حين أن السفينة الأخرى التي للعودة يشاهد صاربها قد أزيل من مكانه كا هو المعتاد عند السير مع التيار في أيامنا هذه . وفضلا عن ذلك فإن وضع السفينتين كا هو المعتاد عند السير مع النيار في أيامنا هذه . وفضلا عن ذلك فإن وضع السفينتين كا تشاهدان فعلا في الرسم الذي على جدار القبر يدل على أن واحدة منهما ذاهبة إلى العرابة والأخرى عائدة منها . على أن التعبير بالرسم على هذا الوجه لا يقتصر على هذا المرابة والأخرى عائدة منها . على أن التعبير بالرسم على هذا الوجه لا يقتصر على هذا المنظر وحده بل نجده متبعاً في سفن « حتشبسوت» المرسومة على جدران معبد الدير البحرى ، فنرى بعضها متجهة إلى « بنت » ( بلاد الصومال ) وبعضها آتية منها .

عظيمة من الفخار المهشم وغيره من الهدايا التي تركها الحجاج في هذا المكان منذآلاف السنين .

ولا بد أنه كان يجتمع هناك فى الواقع الجم الغفير من أولئك الحجاج الزائرين لذلك المقام المصرى المقدس فى كل الأوقات ، وبخاصة فى ذلك الموسم الذى كانت تمثل فيه حوادث أسطورة الإله فى شكل مسرحى يمكننا أن نسميه بحق « مسرحية الآلام » ( المأساة ) .

وبالرغم من أن تلك المسرحية قد فقدت تماما ، فإن لدينا لوحة « إخرنو فرت » التذكارية المحفوظة الآن بمتحف برلين تمدنا بالملخص الذى يمكننا أن نستخلص منه ولو على الأقل عناوين أهم فصول المسرحية المذكورة.

كان « أخرنو فرت » موظفا من رجال حكومة « سنو سرت الثالث » ، أرسله الملك ليقوم ببعض الإصلاحات في معبد « أوزير » بالعرابة المدفونة .

ويتبين لنا من العناوين المدونة بتلك اللوحة التدكارية عن المسرحية المذكورة أن تمثيلها كان حتما يستمر عدة أيام ، وأن الأرجح أن تمثيل كل فصل من قصولها الهامة كان يستغرق على أقل تقدير يوما كاملا ، وأن الجمهور كان يشترك في كثير بما كان يحدث في تمثيلها . ويتضح لنا من ذلك المختصر المدون على لوحة « أخرنو فرت » أن تلك الرواية كانت ذات فصول ثمانية :

فالفصل الأول يكشف لنا عن ذلك الإله الجنازى القديم «وبوات» خارجا في موكب ليشتت أعداء « أوزير » ويفتح له الطريق.

وفى الفصل الثانى يظهر لنا «أوزير » نفسه فى قاربه المقدس ، فينزل فيه بعض الحجاج ، ومنهم «أخر نو فرت » كما يقص ذلك علينا فى نقوش لوحته التذكارية بزهو وافتخار . وكان «أخر نو فرت » هذا يساعد «أوزير » فى صيد الاعداء الذين يعترضون مسير القارب . ولا شك أنه كانت تحدث من الجمهور إذ ذاك معركة عامة كالتى شاهدها «هر دوت » فى بابر يميس » ، بعد ذلك بألف و خمسمائة سنة . فكان بعضهم يقوم بحماية الإله فى القارب ، بينما يمثل بألف و خمسمائة سنة . فكان بعضهم يقوم بحماية الإله فى القارب ، بينما يمثل

الآخرون دور أعدائه المزد حمين فى خارج القارب، وقد يعودون برأس أحدهم مهشماً، فى زهو من أجل ذلك الاحتفال. ويلاحظ هنا أن ، أخرنو فرت ، مشل « هردوت » — قد مر على موضوع موت الإله مر الكرام دون أن يذكر شيئا عن ذلك ، وقد كان ذلك فى نظره موضوعا مقدسا لا يصح وصفه، وذكر لنا فقط أنه قام بتنظيم ، الموكب العظيم ، للإله — وهو احتفال مظفر نوعا ما — عند ما لاقى الإله حتفه . وهذا هو موضوع الفصل الثالث .

وفى الفصل الرابع يخرج ، تحوت » رب الحكمة ، ولا شك أنه يجد الجثة ، وإن كان ذلك لم يرد له ذكر .

ويتألف الفصل الخامس من الاحتفالات المقدسة التي يجهز الإله بوساطتها للدفن.

فى حين أن الفصل السادس يشاهد الجهور يسير فى زحام عظيم إلى المقام المقدس بالصحراء الواقعة خلف « العرابة المدفونة » ، حيث يضعون جثمان ذلك الإله الراحل فى قبره .

وأما الفضل السابع فلا بد أنه كان مشهدا رائعا . فعلى شاطى . (أو ما .) « نديت » القريبة من العرابة المدفونة يهزم أعدا . « أوزير » — ومن بينهم طبعا الإله « ست » واتباعه — فى موقعة عظيمة على يد « حور » بن «أوزير » . ولم يذكر لنا « أخرنو فرت » شيئا عن بعث الإله وقيامه ثانية من بين الأموات . ولكن فى الفصل الثامن وهو الأخير نشاهد «أوزير » وقد عاد إلى الحياة يدخل معبد « الغرابة المدفونة » فى موكب مظفر .

فيتضح إذن من كل ما ذكر أن المسرحية المذكورة قد مثلت أهم الحوادث الواردة فى أسطورة « أوزير » .

وقد كان لمثل ذلك العيد الشعبي الكبير مكانة عظيمة في قلوب القوم، إذ نشاهد مرارا وتكرارا في الألواح المنصوبة تضرع الحجاج بالصلاة للإله العظيم لينالوا بعد الموت حظوة الاشتراك في هذا الاحتفال العظيم، وذلك يماثل بالضبط ما رتبه «حبزافي » لنفسه ليشاطر بنصيبه فيما بعد الموت في الاحتفالات بالاعياد الاسيوطية.

وقد كان لصياغة حوادث أسطورة «أوزير » فى شكل مسرحى على الوجه المتقدم أثر قوى فى أنفس عامة الشعب ، واستولت مسرحية آلام «أوزير» هذه فى أى شكل من أشكالها على خيال عدة مجتمعات مصرية . وكما أن «هردوت» قد وجدها فيها بعد فى « بابريميس » ،كذلك ظلت تنتشر من بلدة إلى أخرى حتى حازت المكانة الأولى فى تقويم الاعياد السنوية . وبذلك نال «أوزير » مكانة سامية فى حياة عامة الشعب وآمالهم لم ينلها أى إله آخر . وقد كان مصير «أوزير » الملكى وانتصاره على الموت كما صور بتلك الصورة المسرحية الناطقة ، سببا فى انتشار الاعتقاد بين الشعب بأن ذلك المصير ، الذى كان فى وقت ما وقفا على الملك فقط ، قد صار من نصيب كل إنسان ، ولم يكن يلزم لأى مخص يرجو مثل ذلك المصير إلا أن يحصل ، كما ذكر نا من قبل ، على نفس العوامل السحرية التى استعملتها «أزيس » لإرجاع الحياة إلى زوجها الميت الذى هو «أوزير » المقتول ذبحا ، وتلك العوامل تجلب لكل انسان ذلك المصير المبارك الذى ناله ذلك الإله الراحل .

وقدكان حدوث مثل ذلك النطور فى العقيدة المأتمية الشعبية على الوجه الذى شاهدناه مدعاة لازدياد ثقة الناس باطراد فى كفاية السحر وقوة تأثيره ونفعه فى الحياة الآخرة.

ومن الصعب أن يفهم العقل الحديث كيف أن مرافق الحياة جميعها قد تسرب اليها الاعتقاد في السحر بحالة صيرته صاحب السيطرة على العادات الشعبية ، وظاهرًا على الدوام حتى في أبسط الأعمال اليومية المنزلية العادية ، فصار من الأشياء التي يزاولها الانسان بطبيعة حياته كالنوم أو تجهيز الطعام ، بل لقد صار السحر يتألف منه نفس الجو الذي كان يعيش فيه عالم الشرق القديم .

فكانت الحياة المنزلية فى الشرق قديما غير مكنة فى نظر القوم إلا بالالتجاء دائما إلى نشوذ تلك العوامل السحرية ، ولولا نفوذها لأبادت القوى المهلكة الحفية الحرث والنسل.

ولاعتقادهم أن مثل تلك الوسائل لا غنى عنها وبخاصة ضد الامراض، فإن الامور العادية الخاصة بالحياة المنزلية والاقتصادية كانت توضع دائما تحت حماية السحر. فكانت الام لايمكنها أن تهدى من روع طفلها المتألم الريض وتجعله يضطجع طلبا للراحة إلا بعد الاستنجاد بالقوى الحفية لتقوم بتخليص الطفل من المرض ومن الحسد ومن سلطان أشباح الشر السوداء ، التي كانت تكمن في جميع الاركان المظلمة من البيت ، أو التي كانت تتسلل من الابواب المفتحة عندما يسدل الظلام خيامه فوق البيت ، وتدخل جسم ذلك الطفل الصغير فتنشرفيه الحمي .

وكان من هؤلاء الشياطين من يمكنهم التشكل فى صورة محبوبة ، فيقترب الواحد منهم من المريض الصغير مظهرا له العمل على شفائه وتخفيف آلامه . ونستطيع أن نسمع صوت الأم وهى تنحنى على طفلها وتختلس النظر خلال ذلك الباب المفتوح إلى الظلمة المسكونة بقوى الشر هذه ، وتقول :

« هرول إلى الخارج أنت يا من تأتى فى الظلمة ، يا من يدخل إلينا خلسة وأنفه إلى خلفه ، ووجهه فوق ظهره . ويا من تفقد ما قد جئت من أجله ، . « هرولى إلى الخارج يا من تأتين فى الظلمة ، ويا من تدخلين إلينا خلسة وأنفها إلى خلفها ووجهها فوق ظهرها . ويا من تفقدين ماقد جئت من أجله » .

« هل أتيت لتقبل هذا الطفل ؟ إنى لن أسمح لك بتقبيله !»

« هل أتيت لتخفف آلامه ؟ إنى لن أسمح لك بتخفيف آلامه »

« هل أتيت لتلحق به ضرا ؟ إنى لن أسمح لك بأن تضره »

« هل أتيت لتأخذيه ؟ إنى لن أسمح لك بأن تأخذيه مني »

« لقد أعددت له ما يحميه منك : من نبات « إفت » إنه يسبب الآلام ، ومن البصل الذى يلحق بك الضرر ، ومن الشهد الحلو المذاق ( للأحياء ) من الرجال ومر المذاق لمن هم هنالك ( يعنى للموتى ) ، ومن الأجزاء المؤذية من سمك « إبدو » ، ومن فك « مررت » ، ومن العمود الفقرى للسمكة » .

ولم تقتصر الأم الوجلة على ابنها على استعبال التعويذة الآنفة الذكر بمثابة رقية ، بلكانت تشفعها بمزيج شهى تعطيه الطفل المريض فيبتلعه . وهو مزيج

مصنوع من الاعشاب والشهد والسمك وكان خاصا بطرد الشياطين الشريرة ( ذكورا وإناثا ) بمن كانت تصيب الطفل بالمرض أو تهدد باختطافه . وإننا نجد في وصف الشهد بأنه وحلو المذاق ( للناس الاحياء ) ومر المذاق لمن هنالك ( يعني للأموات ) ، مايشعر بنوع هذه الشياطين ، إذ أنه من الواضح أن بعضا من الشياطين التي تشير الأغنية إلى الفزع منها هم نفس الأموات الذين تجردوا من أجسامهم . وعلى ذلك كانت حياة أهل الدنيا في تصادم مع الأموات طول مدة حياتهم من هذه الناحية . فكان من اللازم حينئذ العمل على كبح جماح أولئك الأموات الأشرار ووقفهم عند حدودهم ، ومن هنا كانت التعاويذ والحيل السحرية التي دلت على تأثير فعلها ضدهم في الحياة الدنيا ، ولابدأن فل قيمتها في الحياة الآخرة أيضا .

ومن ذلك أن تلك الرقية السالفة الذكر التي منعت خطف الطفل من أمه كان يمكن استعمالها كذلك ضد من يسعى لسلب قلب أى رجل فى العالم السفلى ، ولكى يتمكن الرجل المتوفى من الدفاع عن نفسه ما عليه إلا أن يقول:

« هل حضرت لتأخذ قلى هذا الحي ؟ إن قلى هذا الحي ان يعطى لك! ، •

وعلى ذلك فإن الشيطان الذى كان يريد أخذ قلبه ليفر به يضطر حتما إلى التسلل بعيدا عنه .

وبتلك الطريقة أخذ السحر الذى يستعمل فى الحياة الدنيا اليومية يستعمل بحالة مطردة للنفع فى الحيّاة الآخرة ويوضع تحت طلب الموتى وتصرفهم .

لقد رأينا فيما تقدم ذكره عن عصر الأهرام أن الاعتقاد الديني وقتئذ لم يقل بعد بورود محاكمة عامة تجرى حتما على كل الناس في الحياة الآخرة ، وكل ما في الأمر أن الذي اقترف ذنبا خاطئاكان يطلب للمحاسبة في عالم الآخرة على ذنبه ، فكان إله الشمس يعقد هنالك محكمة للفصل في مثل تلك القضايا . وفي العهد الاقطاعي صار إله الشمس يؤكد كما يستدل من متون التوابيت وقد أن كل انسان مسئول عن خطيئته : « لقد جعلت كل رجل مثل أخيه ، وقد حرمت عليهم إتيان الشر ، ولكن قلوبهم هي التي نكثت بما قلت ، . كذلك

ذكرنا فيما تقدم في النصائح الموجهة إلى «مريكارع»: «ان ذنوب الرجل كانت تكوم بجانبه كالجبال في حضرة القضاة المهيبين في عالم الآخرة». فنرى من ذلك أنه مهما كانت حياة الإنسان نقية فإنه كان من مستلزمات معتقدات العهد الاقطاعي أن الإنسان لابد له من اجنياز امتحان الحاكمة الخلقية للحصول على السعادة المنشودة في الحياة الآخرة وقد. صارهذا الشعور بالمسئولية الخلقية في على ابعد الموت من العوامل القوية في حياة الشعب المصرى القديم ، غير أنه كان هناك عاملان قويان يعملان على هدم تلك المسئولية ، وهما:

(أولا): استمرار اعتقاد عامة الشعب فى كفاية العوامل المادية، مثل إقامة القبور وإعداد معداتها، لضمان سعادة المتوفى فى الحياة الآخرة.

(ثانيا): ازدياد الاعتباد على نفع قوة السحر في عالم الآخرة، وهو اعتقاد نال تشجيع الكهنة فتطرفوا فيه واشتطوا، إلى حد أنهم حاولوا انتاج تعاويذ سحرية تضمن للمنوفى قبوله خلقيا عند محاكمته فى عالم الآخرة.

## الفصل الرابع عيشرُ الحساب في الآخرة والسحر

لقد تتبعنا ذلك التطور الطويل الذى مر فيه الاعتقاد بالمسئولية الخلقية في الحياة الآخرة ، وهو اعتقاد — كما نذكر — كان حاضرا في أذهان بناة الأهرام ، غير أنه كان منحصرا في ذلك الوقت في تعرض المتوفي للمثول أمام إله الشمس ، بصفة كونه قاضيا وذلك استجابة لطلب إنسان قد أخطأ الميت في حقه ، لا ليحاسب حسابا شاملا . فكان الاعتقاد القائم إذ ذاك أنه إذا لم يطلب الانسان للمحاكمة بتلك الصفة فإنه من المحتمل ألا يتعرض في الآخرة لأي حساب آخر . وبعد عصر الأهرام بيضعة قرون — أى في وقت ظهور النصائح الموجهة إلى الملك ، مريكارع ، — نجد أن ذلك الاعتقاد قد أخذ يحدد ويعين بحالة أوضح مما كان محليه من قبل .

فإن ذلك الملك المسن الذى ألقي بتلك السكلمات الحكيمة إلى ابنه «مريكارع» كان متأثرا تأثيرا عميقا بالحقيقة القاتلة إنه كان حقا حتى على الملك نفسه أن لا يغفل عن تبعته فى عالم الآخرة عن حياته فى هذه الدنيا من الناحية الاخلاقية ، ولعلنا بذكر نصيحته الهامة التي يقول فيها : « إنك تعلم أن محكمة القضاة الذين يحاسبون المخطى ، لا يتسامحون فى ذلك اليوم الذي يحاسبون فيه الشرير وقت تنفيذ الحكم . . ولا تركنن إلى طول الآيام ، لانهم ينظرون فيه الشرير وقت تنفيذ الحكم . . ولا تركنن إلى طول الآيام ، لانهم ينظرون ويعيش بعد الموت وأعماله تكوم بجانبه كالجبال . لأن الحياة الآخرى أبدية ولا يهمل أمرها إلا الغي . أما من يصل إليها دون أن ير تكب إنما فإنه سيبق هناك كإله يسير بخطى واسعة مثل أرباب الخلود ( يعنى الآموات البررة ) » .

<sup>(</sup>١) وفى القرآن الكريم : « ويستعجلونك بالعذاب ولن يحلف الله وعده وإن يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون » (آية ٤٧ من سورة ٢٢ الحج) .

وإذا كان الإنسان يعد لنفسه قبرا فى الجبانة فإن « مريكارع » كان يذكّره والده بأن يقيم قبرا لنفسه « بصفته إنسانا مستقيم الحال وبصفته إنسانا أقام العدل ( يعنى ماعت ) لأن ذلك هو الذى يركن القلب إليه » .

و « الفلاح الفصيح ، الذي لاصديق له كان يقول ، لمدير البيت العظيم » عند مرافعته عن نفسه مطالبا إياه بتوخي العدالة : « إحذر إن الابدية تقترب ، .

وقد رأينا أن «أميني » أمير مقاطعة « بني حسن » العظيم ، نقش على باب قبره سجل أعماله الصادرة عن العدالة الاجتماعية فيما يختص بمعاملته لرعيته ، راجيا أن يكون ذلك السجل خير جواز مرور يتخذه للذهاب في سفره إلى عالم الآخرة .

وقد ملئت محاجر المرمر بجهة «حتنوب » (بيت الذهب) ، الواقعة في الصحراء الشرقية خلف «تل العبارنة» ، بالنقوش التي دونت فيها حياة أمراء ذلك العهد الإقطاعي الذين جاوروا تلك البقعة ، حيث ذكروا مرارا وتكرارا ما كانوا عليه من حب الخير والعدالة . وبمثل هذا التكرار دون أولئك الرجال الذين عاشوا في العهد الاقطاعي فوق مقابرهم ما كانوا يعزونه لانفسهم من الأخلاق العادلة . فيقول موظف من موظفي ذلك العصر اسمه مسينبنف في نقش على ناووسه : « إنه أقام العدالة وكان يمقت الباطل ،الذي لم يره » .

و تبين لنا متون التوابيت بجلاء أن الشعور بالمسئولية الخلقية فى عالم الآخرة قد تعمق تعمقا عظيما فى نفوس القوم منذ عصر الأهرام إلى ذلك الزمن . فنجد أن موازين العدالة ،التى كثيرا ما ذكرها ذلك و الفلاح الفصيح » فى تظلمه المسرحى ضد و مدير البيت العظيم » ، قد صارت إذ ذاك تحتل مكانة واقعية عظيمة ، عثلة فى مشاهد حساب الآخرة ، حيث يقول قائل للمتوفى : « إن أبواب السهاء مفتوحة لجمالك . إنك تصعد ... وذنبك مغفور ، وظلمك قد محى بأيدى أولئك الذين يزنون بالموازين فى يوم الحساب » .

وكما كان ذلك « الفلاح الفصيح » يسمى ، مدير البيت العظيم » في كشير

من الأحيان «موازين العدل » كذلك كان من الممكن أن يكون المتوفى متحليا بالأخلاق الفاضلة الحقة التي تشبه في استقامتها كفتي الميزان اللتين لا تحيدان . ومن ثم نجد «متون التوابيت » تقول : « تأمل أن فلانا هذا (إشارة إلى المتوفى) هو موازين « رع » التي يوزن بها الصدق (يعني الحقى) » . وهنا يتضح لنا لمن كانت موازين الصدق هذه ، ومن هو ذلك القاضي الذي يشرف عليها ، فنجده كاكان الحال قديما — «إله الشمس » الذي كان قد حوكم أمامه نفس الإله «أوزير » . ونجد في مناسبة أخرى خاصة بمحاكمة المتوفى أمام الإله « رع » ان هذه المحاكمة كانت تعقد بحجرة القارب الشمسي .

وقد صار المطلب الحلق الذي يشترطه القاضى الأعظم من الأمور الطبيعية المفهومة، ولذلك يقول المتوفى: « إنه يحب الحق ويكره الباطل، وهو الذي تسير الآلهة في سبيل عدالته المحبوبة ». وعندما يدخل المتوفى تلك السبل الإلهية الحقة، يكون بداهة قد ترك وراءه الرذائل الخلقية، ولذلك يقول المتوفى أيضا: « إن خطيئتي قد أقصيت عنى ومحى إثمى، ولقد طهرت نفسى في تينك البحيرتين العظيمتين اللتين في أهناس ».

و تلك الحامات التطهيرية الرسمية التي كثيرا ما نصادفها مذكورة في «متون الأهرام » قد صارت الآن تدل بوضوح على معنى خلق ، حيت يقول المتوفى محدثا عن نفسه : « إنى أسير فوق الطريق التي أغسل فيها رأسي في بحيرة الحق » .

وكثيرا ما نجد المتوفى يقرر مرارا أن حياته كانت نقية ، إذ يقول : « إنى إنسان أحب الحق ، وماكرهته هو الباطل » .

« إنى أقعد بريثا وأقوم بريثا » .

« لقد أقمت العدل ومحوت الباطل » .

ولقد ذكرنا أن القاضى الذى تقف أمامه كل الأرواح كان فى الأصل « رع » ، ولكن « أوزير » كذلك ما لبث أن أظهر نفسه من زمن مبكر فى موقف ذلك القاضى ، حيث نقرأ فى « متونالتو ابيت » عن « المجلس العظيم ( أو محكمة العدل ) للإله أوزير » ، وكان ذلك منذ زمن بعيد يرجع إلى الأسرة التاسعة أو العاشرة ( من القرن الرابع والعشرين إلى الثانى والعشرين ق . م . )

فى أيام حكم الملك « مريكارع » . ولا شك أن انتشار عبادة « أوزير » التى كانت آخذة فى الازدياد له علاقة عظيمة بانتشار الاقتناع ـــ الذى صار الآن عاما ــ بأن كل روح لا بد أن تلتى ذلك الحساب الخلقى العسير الذى ينتظرها فى الآخرة .

وقد صار من المتبع عادة منذ بداية الدولة الوسطى أن يضاف إلى اسم كل متوفى نعت « المبرأ ». وهذا النعت هو الذى كان قد ناله « أوزير » فيما مضى بصفته الخصم الظافر على أعدائه ، المبرأ أمام محكمة إله الشمس. وقد كان ذلك النعت \_ كما نعلم من « متون الأهرام » \_ لا يضاف إلا إلى اسم الفرعون فقط ، غير أنه صار بالتدريج امتيازا تمنحه كل روح ، أو على الأقل صار من حق كل روح متسمة بالأخلاق الفاضلة .

وكذلك نجد أنه بعد ما نال المذهب الأوزيرى القبول عند البلاط الملكى صار الملك يوحد مع «أوزير المبرأ »، وصار الكهنة يضعون كلة «أوزير »قبل اسم كل ملك متوفى، وقد رأينا فى «متون الأهرام »أن الملك «بيى »كان يسمى «أوزير بيي »، كما كان الملك « تيتى » يسمى «أوزير تيتى ».

وقدكان من نتائج انتشار عبادة «أوزير » الآخذة فى الازدياد أن المنهج الذى كان يرمى إلى صبغ الحياة الاخرى الملكية الفاخرة بالصبغة الديمقر اطية قد صار حينئذ يوحدكل متوفى ، ذكر آكان أو أنثى ، بالإله «أوزير » . وعلى ذلك لم يقتصر المتوفى على دخول مملكة «أوزير » — كماكان الحال قديما — ليتمتع بحيايته وعطفه ، بل صار المتوفى — ذكر اكان أو أنثى — «أوزير » نفسه واعتبر ملكا .

ولذلك نجد حتى فى دفن الفقراء – أن المومية كانت تصور فى شكل «مومية أوزير » وموضوعة مثلها على ظهرها . وكانت التعاويذ التى تمثل شارات الملك الفرعونى ترسم على داخل جوانب التابوت ، أو كانت توضع بهيئة تما ثيل بجانب جثمان المتوفى . وقد ظهرت قوة عبادة « أوزير » بحالة تلفت النظر فى العادة الجديدة ، وهى إضافة اسم « أوزير » قبل اسم المتوفى . فإنه وإن كان

من الجائز للمتوفى أن يوحد مع إله الشمس أيضا ــكاكان يحدث كثيرا ــ فإنه بالرغم من ذلك كان ينعت باسم «أوزير» فى حين أن اسم إله الشمس «رع» لم يضف قط قبل اسم المتوفى .

وبظهور الدولة المصرية الحديثة بعد سنة ١٦٠٠ ق . م نجد أن الأدلة التي تكشف لنا عن ذلك النطور الحلق الطويل الأمد — الذي اقتفينا أثره في هذا البحث — قد ازدادت في كميتها وفي أهمية قيمتها ، وبخاصة فيها يبين لنا شعور المصرى المتزايد بمسئوليته الشخصية عن نوع أخلاقه . ذلك بأن مرحلة التفكير لهذا التطور الحلق قد تقدمت تقدما محسوسا ، لآن المصرى القديم في ذلك الوقت كان قد تعمق في التفكير في طبيعة نفسه البشرية ، وكان من نتائج ذلك أن صار المفكرون من المصريين — أنئذ — يرون أن المسئولية الحلقية الحكل إنسان مترتبة بصفة قاطعة على إدراكه ( فهمه ) الشخصي .

ولعلنا نذكر بمناسبة هذا التصور الآخير الهام عن «الفهم» أنه لم يكن للعقل اسم فى اللغة المصرية القديمة غير كلمة «القلب» القديمة . فنى عصر الأهرام وجدنا أن «بتاح حتب» ذلك الوزير الحكيم المسنكان يذكر «القلب» على أنه مركز المسئولية والإرشاد، إذ قال فيما ذكرناه له سابقا: «إن المستمع (يعنى إلى النصيحة الطيبة) هو المرء الذي يحبه الإله، أما الذي لا يصغى فهو الذي يبغضه الإله، والقلب هو الذي يجعل صاحبه مصغيا أو غير مصغ. وحظ الإنسان الحسن هو قلبه». كما نجد في نصائح «بتاح حتب» أيضا أن قلب الرجل قد صار دليله، بل في الواقع قد صار ضميره.

على أن القلب الإنساني صار في عهد الدولة الحديثة يعتبر أكثر من مستمع مجيب إلى النصيحة الطيبة، بل صار أكثر من مرشد إلى حسن الحظ.

حقا إن آراء « بتاح حتب » عن القلب من حيث نعته له بالمرشد الحكيم قد استمرت ، إذ فى خلال القرن الخامس عشر نرى أحد حجاب بلاط الفاتح « تحتمس الثالث » يذكر خدماته التى أداها للملك ، فيقول : « لقدكان قلبى هو الوازع لأن أقوم بها ، بإرشاده لى فى شئونى . وكان . . . كأنه شاهد ممتاز ، فلم

أهمل كلامه ، وخشيت أن أتخطى ارشاده ، وبذلك كان الفلاح حليني لدرجة عظيمة . وقد كنت بسبب ما أوحى إلى [ أى قلبي ] أن أعمله ناجحا ، وكنت بإرشاده نابها . تأمل ... فقد قال القوم إنه وحى من الإله يوجد فى كل إنسان . وإن من أرشده إلى الصراط السوى فى إنجاز العمل ، لسعيد . تأمل . . فإنى كنت هكذا ».

على أننا نجد أن أقارب « بحيرى » — وهو أمير من أمراء « الكاب » — قد خاطبوه بعد موته داعين له بقولهم : « ليتك تعيش فى الآخرة بقلب فرح وفى كنف الإله الذى فيك ».

كما نجد ميتا آخر يقرر: « أن قلب الإنسان هو إلهه ، وقد كان قلبي مرتاحاً لاعمالي ».

فكل ذلك يدل على أن المصرى القديم قد صار حينئذ شديد الحساسية بدرجة لم يصل إليها من قبل له لما كان يوحى به إليه ذلك الوازع الباطنى المنبعث من قلبه ، وهو الذى سمى له بيعد نظر مدهش له إله المر م » .

وذلك لأن القلب قد صار الآن ذا شعور أكثر اتزانا وأكثر سيطرة وسلطانا على الإنسان مماكان عليه فى عهد ذلك الوزير الحكيم « بتاح حتب » ، فصار يعلن استحسانه لما يكون عليه المر. من السلوك الحسن أو استياءه لما يكون عليه من السلوك السي .

ولما صار المصرى القديم يشعر بسلطان ذلك الوأزع القلبي شعورا كاملا أخذ ـــ إذ ذاك ــ يلبس كلمة «القلب» معنى أوفى حتى صار أقرب بكثير ما فى عصر الأهرام من مدلول كلمتنا «الضمير».

وقد صرنا الآن فى مركز يجعلنا نفهم أهمية التحديد والدقة اللذين بهما صور لنا المصرى ، عند بزوغ فجر الدولة الحديثة ، فكرته النامية عن الحساب فى الآخرة .

وهذه الآراء ــ التي نجد فيها تفصيلا أوسع من قبل عن الحساب في يوم الميعاد ــ قد وصلتنا عن طريق «كتاب الموتى». وقد اجتمعت عندنا ثلاث

روايات مختلفة عن الحساب فى الآخرة عثر عليها فى أتم وأحسن اللفائف البردية التى وصلت إلينا للآن، وكانت هذه الروايات فى الآصل بلاشك مستقلا بعضها عن البعض الآخر، وعنوان الرواية الأولى منها هكذا: « فصل فى دخول قاعة الصدق (الحق) »، وهى تحتوى على ما يقوله المتوفى عند الوصول إلى قاعة الصدق عند مأ يطهر فلان (يعنى المتوفى) من كل الذنوب التى اقترفها، ثم يوجه نظره إلى وجه الإله ويقول: «سلام عليك أيها الإله العظيم رب الصدق، لقد أتيت إليك يا إلهى وجى عبى إلى هنا حتى أرى جمالك. إنى أعرف اسمك، وأعرف أسماء الاثنين والاربعين إلها الذين معك فى قاعة أعرف اسمك، وهم الذين يعيشون على الخاطئين ويلتهمون دماه هم فى ذلك الصدق (هذه)، وهم الذين يعيشون على الخاطئين ويلتهمون دماه هم فى ذلك اليوم الذي تمتحن فيه الاخلاق أمام « و ننفر » (أوزير)».

أنظر ... لقد أتيت إليك.

أنى أحضر العدالة إليك، وأقصى الخطيثة عنك.

إنى لم أرتكب ضد الناس أي خطينة ...

إنى لم آت سوءا في مكان الحق،

وإنى لم أعرف أية خطيئة .

إنى لم أرتكب أي شيء خبيث ...

وإنى لم أفعل ما يمقته الإله..

وإنى لم أبلغ ضد خادم شرآ إلى سيده .

إنى لم أترك أحدا يتضور جوعا،

ولم أتسبب فى بكا. أى إنسان .

إنى لم أرتكب القتل ،

ولم آمر بالقتل ؛

إنى لم أسبب تعساً لأى إنسان .

` إنى لم أنقص طعاما في المعابد ،

ولم أنقص قربان الآلهة .

إنى لم أغتصب طعاما من قربان الموتى .

إنى لم أرتكب الزنا.

إنى لم أرتكب خطيئة تدنس نفسي داخل حرم إله البلدة الطاهر.

إنى لم أخسر مكيال الحبوب.

إنى لم أنقص المقياس.

إنى لم أنقص مقياس الأرض.

إنى لم أثقل وزن الموازين.

إنى لم أحول لسان كفني الميزان .

إنى لم أغتصب لبنا من فم الطفل.

إني لم أطرد الماشية من مرعاها .

إنى لم أنصب الشباك لطيور الآلهة ،

إنى لم أتصيد السمك من بحيراتهم (أى الآلهة).

إنى لم أمنع المياه عن أوقاتها .

إنى لم أضع سدا للمياه الجارية (٠).

إنى لم أُطْنَى النار في وقتها (أي عند وقت نفعها(٢)).

إنى لم أستول على قطعان هبات المعبد .

إنى لم أتدخل مع الإله فى دخله ».

والآن ننتقل إلى منظر آخر يمثل الحساب أيضا ، حيث نجد القاضى «أوزير» يساعده اثنان وأربعون إلها يجلسون معه لمحاسبة المتوفى . وهم شياطين مخيفة يحمل كل منهم إسما بشعا مزعجاً ، ويدعى المتوفى أنه يعرف أسماءهم ولذلك يخاطبهم واحدا واحداً بالاسم ، وهاك بعض أسمائهم :

« خطوة واسعة ــ خرجت من عين شمس » .

<sup>(</sup>١) هذه إشارة إلى تحويل مياه ترع الرى فى وقت الفيضان إلى غير أصحابها ، هذه الطريقة لاتزال للان من أهم الطرق المستعملة فى مصر للغش فى الرى .

<sup>(</sup> ٧ ) المتن ظاهر هنا ولكن المعنى غامض بعض الشيء .

و « محتضن اللهيب الذي خرج من طرة » .

و «آكل الظل الذي خرج من الكهف ».

و « عينان من لهيب خرجتا من « لتوبو ليس » ( أوسيم )».

و «كاسر العظام الذى خرج من أهناس » .

و • آكل الدم الذي خرج من مكان الإعدام ، .

فكان المتوفى ينادى أصحاب هذه الأسماء وأمثالها من الآسماء التى اخترعها خيال رجال الكهانة المصريين ، ويوجه لكل إله منها \_ بدوره \_ اعترافا براءته من خطيئة معينة.

ومن الظاهر حسطها حسان أولئك الاثنين والاربعين قاضيا ليسوا ألا أسماء مخترعة ، وهم يمثلون حكما هو معروف منذ مدة طويلة حسالاربعين مقاطعة أو أكثر ، أو الاقسام الإدارية ، التي تتألف منها البلاد المصرية . ولا شك أن الكهنة القوا تلك المحكمة من اثنين وأربعين قاضيا قصد الإشراف على أخلاق المتوفى من أى ناحية كانت من أنحاء البلاد ، حيث يجد المتوفى أن نفسه تواجه قاضيا على الاقل من بين أولئك القضاة قد جاء من « البلدة التي كانت موطنا له » ، فيكون ذلك القاضى على علم بسيرة ذلك المتوفى المحلية وشهر ته في أقصى وأدنى « الشارع الرئيسي » في بلدته وبذلك لم يكن في امكانه أن يخاتله أو يغشه .

وتتناول هذه الاعترافات الاثنان والأربعون نفس موضوع الاقرارات الني ذكر ناها في الخطاب السالف تقريباً . وقد وجد الكهنة الذين حرروا هذه الاعترافات بعض الصعوبة في ايجاد الخطايا الكافية لمل قائمة مؤلفة من اثنين وأربعين خطيئة ، ولذلك نجد من بينها عبارات كثيرة معادة ، هذا عدا التكرار الظاهر الذي ورد مع تغيير طفيف في بعض الألفاظ . والجرائم التي يمكن اعتبارها من أعمال العنف هي التي يتبرأ منها المتوفى بقوله :

« إنى لم أقتل رجالا » ( ٥ )

« إنى لم أسرق » ( ٢ ) ·

هذا ونجد المتوفى كذلك ينكر الغش وغيره من الصفات المذمومة ، إذ يقول:

كماكان المتوفى أيضا بعيدا عن ارتكابُ الرذائل الجنسية ، إذ يقول :

« إنى لم أسب الإله » ( ٣٨ )·

« إنى لم أذبح الثور المقدس » ( ١٣ )٠

« إنى لم أسرق هبات المعبد » ( ٨ ) .

« إني لم أنقص طعام المعبد » (١٥) ·

« إنى لم أرتكب شيئا تكرهه الآلهة ، ( ٤٠ )·

وإن انكار هذه النقائص وغيرها بما لم يمكننا فهمه هو الذي يتألف منه ذلك الإقرار بالبراءة . و يسمى هذا الجزء المذكور من كتاب الموتى في العادة بالسم « ألاعتراف» .

ومن الصعب على الإنسان أن يبتدع اسما مخالفا لطبيعة بيان المتوفى الحقيقية أكثر من مخالفة تلك التسمية لها . إذ هى إعلان واضح عن براءة المتوفى ، فتكون \_ بطبيعة الحال \_ عكس مايفهم من كلمة «اعتراف » هذه . ولهذا السبب قد صار فساد تلك التسمية من الامور الظاهرة ، لدرجة أن بعض محرى ذلك الفصل أضافوا بعد كلمة « اعتراف » كلمة « إنكارى » ، وصاروا يسمونه « اعتراف إنكارى » ، مع أن هذه التسمية ليس لها أى معنى قط ، لأن المصرى القديم لم يعترف بشى ، في تلك المحاكمة . وهذه الحقيقة في غاية الاهمية في تطور المصرى الديني القديم كما سيتضح فيما نذكره بعد .

والواقع أن الخطأ في حسبان ذلك الجزء من كتاب الموتى اعترافاً معناه الموقوع في خطأ بين في فهم ذلك التطور الذي كان يسير بالمصريين الأقدمين اذ ذلك على مهل نحو اعترافهم التام بخطاياهم وإظهارهم لها بتواضع، وهو أمر لاوجود له مطلقا في أية ناحية من نواحي كتاب الموتى.

ثم بعد أن يذكر المتوفى براءة نفسه أمام هيئة المحكمة العظمى يوجه خطابه إليهم بوثوق، فيقول:

, سلام عليكم ياأيها الآلهة .

إنى أعرٰ فكم وٰأعرف أسماءكم.

وإنى لن أسقط أمام أسلحتكم.

لاتبلغوا عني شرا لذلك الإله الذي تتبعونه .

إن قضيتي لم تأت أمامكم .

قولوا عنى الصدق أمام ( الرب المهيمن ) .

لأنى أقمت الصدق ( يعني العدل ) في أرض مصر . ﴿

وإنى لم أسب الإله .

وإن قضيتي لم تأت أمام الملك الحاكم وقتئذ .

سلام عليكم أيها الآلهة الذين في قاعة الصدق ( هذه )

والذين خلت أجسامهم من الخطيئة والكذب.

والذين يعيشون على الصدق فى عين شمس . . . أمام حور الساكن فى قرص شمسه (١) .

انظروا إنى آت إليــكم بدون خطيئة وبدون شر وبدون ذنب .

إنى أعيش على الحق،

وأتغذى من عدالة قلى .

لقد فعلت ما يقول به الناس وما برضي الآلهة .

ولقد أرضيت الإله بما يرغب فيه .

فأعطيت الجائع خبزا

والصادي ماء

والعربان لباسا

ولمن لاقارب له رَمَثا.

وصنعت قربانا مقدسا للالهة وقربانا من الطعام للموتى .

فنجونی أنتم واحمونی أنتم .

ولا تقدموا ضدى أية شكاية أمام الإله العظيم

لَانى إنسان طاهر الفم وطاهر اليدين .

وإنى من قال له كل من رآه : مرحبا ، مرحبا » .

وبتلك السكلمات تتحول إدعاءات المتوفى عن خلقه العظيم إلى تأكيدات

<sup>(</sup>١) يجب أن نلامحظ هنا ان ذلك برهان آخر على أن الحكمة أصلها شمسي .

بأنه قدراعي كل مستلزمات المذهب الأوزيرى الرسمية . وهذه يتألف منها أكثر من نصف ذلك الخطاب الحتامي الموجه إلى آلهة الحكمة .

وأما الرواية الثالثة عن المحاكمة فهى التى — من غير شك — أثرت أعمق تأثير على نفس المصرى ، فهى تشبه تمثيلية «أوزير »فى «العرابة المدفونة »فى قوة تعبيرها وشدة تأثيرها ، و تصور لنا المحاسبة فى الآخرة عن طريق الموازين . فنشاهد الإله «أوزير » — فى بردية «آنى » الفاخرة المحلاة بالصور — جالسا فوق عرشه فى نهاية قاعة المحاكمة ، وخلفه كل من الإلهتين «إزيس » فوق عرشه فى نهاية قاعة المحاكمة ، وخلفه كل من الإلهتين «إزيس » وقد أصطف على طول أحد جوانب القاعة الآلهة التسعة المعروفون بتاسوع «عين شمس » يرأسهم إله الشمس . وهم الذين ينطقون فيما بعد بالحكم ، دالين بذلك على أن ذلك المنظر الثالث من المحاكمة كان فى بدايته شمسى الأصل ، وهو الذى احتل فيه «أوزير » الآن المكان الأول ، ونشاهد شمسى الأصل ، وهو الذى احتل فيه «أوزير » الآن المكان الأول ، ونشاهد فى وسط المنظر «مو اذين «رع » التى يزن بها الصدق » ، طبقا لما سبق ذكره عن تسميتها بذلك الاسم فى العهد الإقطاعى .

ولكن المحاكمة التي تظهر فيها تلك الموازين صارت — وقتئذ — أوزيرية الصبغة ، حيث كانت الموازين في يد الإله الجنازى القديم , أنوبيس » الممثل برأس ابن آوى ، ويقف خلفه , تحوت ، كاتب الآلهة ليشرف على الميزان وفي يده القلم والقرطاس حتى يسجل النتيجة . وخلف , تحوت » يقعى حيوان بشع الهيئة يسمى « الملتهمة ، له رأس التمساح وصدر الآسد ومؤخرة فرس البحر ، ويكون متحفزا لالتهام الروح إذا وجدت ظالمة . وقد صور بجوار الميزان بدقة موحية — صورة القدر وفي رفقته الآلهتان ، رننوث الميزان بدقة موحية — صورة القدر وفي رفقته الآلهتان ، رننوث الوح التي أشرفنا عليها حينها جاءت إلى هذا العالم قبل ذلك . ويحلس خلف الروح التي أشرفنا عليها حينها جاءت إلى هذا العالم قبل ذلك . ويحلس خلف الكلة المتربعين فوق عروشهم إلها الآمر والعقل .

على أنناكثيراً ما نجد فى لفائف بردية أخرى \_ فى هذا الموضوع \_ إلهة العدل بنت «رع» قائمة عند مدخل قاعة المحاكمة ، لتقود إلى قاعة المحاسبة الروح التي جاءت حديثاً . وفى بردية «آنى » يدخل «آنى » وزوجه القاعة التى يقرر فيها المصير مطأطى الرأس بهيئة تدل على الخضوع ، ويطالب «أنوبيس » فى الحال بقلب «آنى » . والإشارة الهيرغليفية التى تدل على القلب — وهى التى تمثل هنا قلب «آنى » — تشبه كثيرا الإناء الصغير . ومن ثم نرى هذه الإشارة القلبية موضوعة فى إحدى كفتى الميزان ، كا نرى فى الكفة الأخرى ريشة — وهى الرمز الهيرغليني الدال على الصدق أو العدالة أو الحق (يعنى ماعت) . ويخاطب «آنى ، قلبه فى هذه اللحظة الحرجة قائلا:

« يا قلى الذى أتيت من أمى
ياقلبى الحاص بكيانى
لا تقفن شاهدا ضدى
ولا تعارضنى فى المجلس ( يعنى محكمة العدل )
ولا تكونن حربا على أمام رب الموازين
ولا تدعن اسمى يصير منتن الرائحة فى المحكمة
ولا تقولن ضدى زورا فى حضرة الإله.

والظاهر أن هذا الاستعطاف لم يأت بالأثر المطلوب ، لأن «تحوت» رسول التاسوع العظيم الموجود فى حضرة الإله ، أوزير » يقول على الفور :

اسمع أنت هذه الكلمة بالحق:

إنى قد حاسبت قلب أوزير [آنى] (١)

إن روحه شاهدة عليه

وأخلاقه قد وجدت مستقيمة على حسب ما أظهره الميزان العظيم ولم يوجد له أى ذنب.

فيجيب الآلهة التسعة على الفور:

« ما أحسن ذلك الذي يخرج من فيك العادل »

وقد شهد ذلك « أوزير آ ني ّ ، المبرأ من الذنوب : إنه ليس له ذنب ا

<sup>(</sup>١) ترك السكاتب ذكر اسم « آنى » بعد « أوزير » سهوا .

فلم نجد أنه اقترف شرا

وأن يكون للملتهمة سلطان عليه

وليؤمر بإعطائه الخبز الذى يوضع أمام « أوزير »

والضيعة التي في حقل القربان كما عمل لاتباع « حور » .

وبعد أن يحكم له بهذا الحكم المرضى يقود «حور » بن ( إزيس ) » آنى »

المحظوظ ويقدمه إلى « أوزير » حيث يقول له في الوقت نفسه :

« إنى آت اليك يا « وننفر » ( أوزير ) وانى أحضر لك « أوزير آ نى ، إن قلبه المحق يخرج من الميزان وليست له خطيئة فى أى إله أو إلهة .

لقد حاسبه ( تحوت ، كتابةً

وقد شهدت له الآلهة التسعة شهادة عادلة جدا

فليؤ مر بإعطائه الخبز والجعة اللتين توضعان أمام . أوزير وننفر ، مثل أتباع . حور ، .

وبعد ذلك يضع . آنى » يده فى يد « حور » ويخاطب « أوزير ، فيقول :

« تأمل إنى أمامك يارب الغرب

إن جسمي خال من الذنوب

إنى لم انطق كذبا على علم منى

وإذا كان ذلك قد فرط مني فإني لم كرره ثانية

دعني أكن مثل أصحاب الحظوة من أتباعك . .

وعندتذ يركع أمام الإله العظيم، وعند تقديمه مائدة القربان يصير مقبولاً ويدخل في مملكة « أوزير ، (١)

فتلك البيانات الثلاثة عن الحساب فى الآخرة ، برغم ما فيها من الحواشى والملحقات التى زخرفها بها الكهنة ، ذات أثر فعال فى النفوس حتى فى نظر الباحث الحديث حينها ينعم النظر فى تلك المافائف البردية التى مضى عليها الباحث ، وبرى أن تلك المناظر ليست إلا تصويرا مجسها لنفس الشعور

<sup>(</sup>١) انظر الصورة ١٥

بالمستولية الخلقية ونفس إيحاء الوازع الباطني الذي لا نزال \_ نحن الآن \_ نطالب به أنفسنا ، إذ نجد أن «آنى » يتضرع لقلبه \_ الذي هو السكلمة المعبرة عنده عن «الضمير » \_ بألا ينم عليه ، مما نرى صدى صيحته تنحدر على مدى الآباد والدهور في مثل هذه السكلمات التي قالها ، ريتشارد » (() (Richard) حيث قال :

« إن ضميرى له ألف لسان مختلف وكل لسان يأتى معه بقصة بختلفة وكل قصة تقضى على بأنى شرير ».

وقد أصغى المصرى إلى نفس ذلك الإيحاء وخافه رحاول إخفاءه وإسكاته . أى أنه اجتهد فى إسكات وحى القلب ولم يعترف إلى ذلك الوقت بذنو به بل تشبث فى إلحاح ببراءته . ولقد كانت الحفوة الثانية عندما ارتقى فى تطوره فصار 'يظهر – فى خضوع – شعوره بخطيئته إلى ربه . وقد وصل إلى تلك الخطوة فيما بعد . ولكن حدث إذ ذاك أن تدخل عامل آخر فعاقه إعاقة شديدة عن تحرير ضميره تحريرا تاما .

وليس هناك من شك فى أن هذه المحاكمة الأوزيرية التى صُورت لنا بذلك الوضوح المجسم، مضافا إليها ذلك التقدير العام لعبادة « أوزير » فى عهد الدولة الحديثة ، يرجعان لدرجة كبيرة إلى نشر الاعتقاد بالمسئولية الحلقية فيها بعد الموت ، وإلى تعميم تداول تلك الآراء الحاصة بالقيم السامية الأخلاق الطاهرة النقية ، مما شاهدناه سائدا بين علماء الأخلاق والفلاسفة الاجتماعيين الذين نشئوا فى البلاط الفرعوني من عدة قرون خلت فى العهد الإقطاعي . فإنه بتلك الكيفية قد أضنى مذهب « أوزير » على الأخلاق الفاضلة قوة عظيمة بنظر الشعب ، ومع أن بابه كان مفتوحا على مصراعيه لبدخله جميع الناس فإنه فى نظر الشعب ، ومع أن بابه كان مفتوحا على مصراعيه لبدخله جميع الناس فإنه كان من واجب الجميع أن يبرهنوا على أهليتهم لرضاء الإله « أوزير » من الناحية الحلقية .

<sup>(</sup>۱) هو ريتشارد الثانى ملك انجلترة (۱۳۷۷ — ۱۳۹۹م) وهذا الاقتباس من رواية للشاعر الإنجليرى « شكسبير » كتما بهذا الاسم « ريتشارد الثانى » . فجر الضمير

فلو أن الكهنة تركوا الأمر على هذه الحال لكان فيه الحير ، ولكن السوء الحظ \_ كان انتشار الاعتقاد فى نفع قوة السحر وتأثيرها فى الحياة الآخرة لايزال مستمرا ، إذكان المعتقد أن كل النعم المادية يمكن الحصول عليها \_ من غير نزاع \_ باستعمال الرقية الملائمة ، بل كان فى الإمكان كذلك أن يعاد إلى الإنسان بتأثير تلك العوامل السحرية كل شيء حتى العتاد العقلى ، ألا وهو «القلب » الذى معناه \_ فى اللغة المصرية القديمة \_ « الفهم » أو « العقل » . فقد رأينا \_ فيما سبق \_ كيف أن نفس تلك الرقية التى كانت تمكن الأم الحلوع من منع الشيطان الرجيم من خطف طفلها كان فى الإمكان كذلك استعمالها لمنع أخذ قلب الإنسان منه (أى سلب عقله منه) . وقد وضعت الكهنة فى « متون التو ابيت ، فى عصر العهد الإقطاعى \_ رقية لذلك الغرض عنو انها : « فصل فى عدم السماح بأخذ قلب الرجل منه فى العالم السفلى » . وقد أضيفت الآن هذه الرقية إلى كتاب الموتى . وبذلك نجد أن السحر قد دخل أي عالم جديد وهو عالم « الضمير » والصفات الشخصية والأخلاق .

وقد أغرت الكهنة أبواب الكسب والارتزاق — التي كانت لاتقف حيلتهم فيها عند حد — على اتخاذ خطوة خطيرة للاحتيال على الكسب ، ألا وهي السياح لمثل تلك العوامل أن تتدخل بتلك الكيفية في القيم الخلقية ، برعمهم أنه في مقدور السحر أن يصير عاملا للوصول إلى الغايات الخلقية .

وسنرى فيما يأتى أن كتاب الموتى هو على الأخص كتاب للرقى والتمائم السحرية ، وأنه حتى الجزء الخاص منه بحساب الآخرة لم يستمر طويلا خاليا من ذلك ، حيث نجد أن تلك الكايات المؤثرة التي وجهها « آ نى » إلى قلبه عندما كان يوزن بالموازين الأخروية وهى قوله له : « ياقلبي لا تقم شاهدا ضدى ، ، صارت تدون إذ ذاك على « جعل مقدس ، مصنوع من الحجر ( وهو ، الجعران ») يوضع فوق قلب الميت ، حتى يكون بمثابة أمر له نفوذ سحرى فعال يمنع القلب من أن ينم على أخلاق المتوفى .

وقد صارت ألفاظ تلك الرقية فصلامستقلا من فصول كتاب الموتى عنوانه: . فصل لمنع قلب الرجل من معارضته له فى العالم السفلى . . وكانت مناظر المحاكمة فى الآخرة ومتن إعلان البراءة تنسخ بكثرة على صفحات البردى ، يقوم بنسخها الكتبة ثم تباع لمكل الناس. ولا يكتب اسم المتوفى فى هذه النسخ ، بل يترك مكانه خاليا ليملأه المشترى بعد حصوله على تلك الوثيقة .

وكانت كلمات الحسكم التى تعلنأن المتوفى قد فاز فى المحاكمة و برى من كل شر تدون فى كل بردية من تلك الصحف . وعلى ذلك كان فى إمكان كل إنسان مهما كانت أخلاقه فى الحياة الدنيا \_ أن يستولى من السكتبة على شهادة تقول بأن فلانا \_ الذى ترك مكان اسمه خاليا \_ كان رجلا فاضلا ( يعنى من قبل أن يعرف من سيكون فلانا هذا ) .

وقدكان فى مقدور الميت أن يحصل حتى على صيغة سحرية شديدة القوة والتأثير لدرجة تجعل « إله الشمس » — الذى يعتبر القوة الحقيقية الكامنة وراء تلك المحاكمة — يسقط من سماواته فى النيل إذا لم يخرج ذلك الميت برىء الساحة تماما من محاكمته .

وبذلك نجد أن أقدم انتشار للأخلاق الفاضلة أمكننا تتبعه فى حياة الإنسان القديم، قد توقف فجأة، أو على الأقل قد صدم صدمة عنيفة، بتلك الحيل الممقوتة التي كان يستعملها أولئك الكهنة الدجالون جريا وراء الكسب.

ولسنا فى حاجة إلى بيان ما أدى إليه تدخل السحر فى ذلك الشأن الدينى من الخلط بين العوامل الحقيقية وغير الحقيقية . وذلك الارتبائ هو بعينه ماكان ينتج قديما من عجز الإنسان عن فهم الفرق بين » « مايدخل فى نفس الإنسان» و بين « مايخرج منها » .

فتلك البراءة التي تصدر صدورا آليا بعوامل خارجية لتنجية الإنسان من العقو بات التي مصدرها من الخارج ، لا يمكن ب بطبيعة الحال أن تزيل الأضرار التي نشأت في باطن الإنسان ، وإن الإيحاء الباطني ، الذي كان يحس به المصريون الأقدمون أكثر من أية أمة أخرى في الشرق القديم ، والذي بنيت عليه كل فكرة عن الحساب الخلق العسير في عالم الآخرة ، لا يمكن محوه بنيت عليه كل فكرة عن الحساب الخلق العسير في عالم الآخرة ، لا يمكن محوه

بمثل تلك الوسائل الخارجية التي ابتدعها لهم السحر ، ولا بد أن الاعتقاد العام الذي سرى في الاعتماد على مثل تلك الحيل ، الفرار من المسئولية الخلقية عن حياة مرذولة ، قد سمم حياة الشعب الفطرية .

ومع أن كتاب الموتى يكشف لنا أكثر من أى مصدر قبله فى تاريخ مصر عن صيغة المحاكمة الحلقية فى عالم الآخرة وكيفيتها وتوخى المصريين الحقيقة فى تصوير المسئولية الحلقية ، فإنه كذلك مظهر لمدى انحطاط المبادى الحلقية فى ذلك الوقت ، بل إنه بتحول كتاب الموتى إلى سلاح لضمان البراءة الحلقية فى عالم الآخرة بدون مراعاة لقيمة أخلاق الشخص نفسه قد صار قوة إيجابية مفسدة .

ويزيد من شر هذا الإنتاج الكهانى (أى كتاب الموتى) أنه ينتظم طائفة من الرقى والتعاويذ السحرية التى يعتقد فيها القوم القدرة على جلب مايرضى الميت من الحاجات المادية والجثمانية فى عالم الآخرة.

وقد ازداد عدد تلك الرقى في عهدالدولة الحديثة، وكان لمكل منها عنوانه الدال على ما تؤديه للميت من الأعمال. وقد تكون من هذه الرقى السالفة الذكر، مضافا إليها بعض الأناشيد الدينية القديمة في مديح « رع » و « أوزير » ماكان بعضه ينشد أمام الجنائز، ويحتوى عادة على بعض البيانات عن الحساب في الآخرة ، مجموعة كانت تدون إذ ذاك بصفتها متو نا جنازية على صحف من البردى وتوضع مع الميت في قبره ، وهذه الأوراق البردية هي التي صارت تعرف — عندنا عادة — باسم كتاب الموتى .

والوقع انه لم يكن موجودا — فى عهد الدولة الحديثة — كتاب كهذا يعرف بذلك الاسم ، بل كانت كل لفافة بردى تحتوى على مجموعة من المتون الجنازية تؤلف حسما اتفق بما يقع تحت يد السكاتب ، أو من المتون التي كانت سوقها رائجة وقتئذ — أى المتون التي كانت محببة إلى الناس أكثر من غيرها . وقد كانت توجد لفائف فحمة ذات بها يبلغ طول الواحدة منها من ٢٠ إلى ٨٠ قدما ، وتشتمل على فصول أو رقى يتراوح عددها من ٧٥ إلى ١٣٠ أو ١٣٠ . ف حين

كان الكتبة من جهة أخرى ينسخون لفائف صغيرة متواضعة ، لا يزيد طول الواحدة منها على بضعة أقدام ولا تحتوى إلا على منتخب صغير من تلك الفصول التي تعد أكثر أهمية من غيرها . والواقع أنه لم توجد بين لفائف ذلك الزقت لفافتان تحتوى كل واحدة منهما على نفس بحموعة التعاويذ التي تشتمل عليها الإخرى ، وقد بقي الحال كذلك إلى عهد البطالسة (أى بعد القرن الرابع ق . م . بقليل ) حينها جمع منتخب شبه معتمد من تلك الفصول تقرر استعماله تدريحا . ومن ذلك يتضح ، كما ذكرنا فيما سبق ، أنه لم يكن هناك كتاب يعرف باسم كتاب الموتى – بصحيح العبارة – في عهد الدولة الحديثة ، بل كانت توجد مجاميع متنوعة فقط من الفصول الجنازية تملأ الأوراق البردية الجنازية التي وجدت في ذلك العصر . وقد بلغ بحموع تلك الفصول أو التعاويذ التي كانت تؤلف منها تلك اللفائف ما يربو على مائتين ، مع أن أكبر لفافة منها كانت لا تحتوى على تلك الفصول جميعا .

وقد كان استقلال كل فصل بذاته — أو بعبارة أخرى تمييز كل فصل عن غيره من باقى الفصول — واضحا فى ذلك العهد بفضل اتباع العادة التى جرب بوضع عنوان لكل فصل قبله. وقد كانت بداية تلك العادة فى متون التوابيت، حيث وضعت عناوين لبعض فصوطا.

وكانت توجد مجاميع من الفصول تتألف منها أكبر نواة متداولة لكتاب الموتى وتسمى غالبا: « فصول للصعود فى النهار »، وهى تسمية نجدها مستعملة فى متون التوابيت أيضا . وبالرغم من كل ذلك لم يكن هناك عنوان شائع عن لفافة كاملة لكتاب الموتى باعتباره وحدة شاملة .

ومع أن بعض نبذ ضئيلة من متون الأهرام قد استمرت طويلا مستعملة فى كتاب الموتى ، فإنه يمكننا القول بأن تلك المتون قد اختفت على وجه عام تقريبا . وأما متون التوابيت فقد ظهرت ثانية بمقدار عظيم جدا وساهمت مساهمة كبيرة فى تكوين المجاميع المتنوعة التى يتألف منها الآن ، كتاب الموتى » وقد ابتدع فى هذه المجاميع عنصر لانرى له إلا أثرا يسيرا فقط فى « متون التوابيت » ، ذلك هو إضافة صور فاخرة فى لفائف الموتى من الدولة الحديثة ،

تصور حياة المتوفى في عالم الآخرة. وقد كان القوم يعتقدون في تأثير مفعولها اعتقادا عظيما وبخاصة ما شاهدناه فيها سبق من منظر المحاكمة في الآخرة ، الذي صار \_ إذ ذاك \_ يصور بهيئة متقنة .

ويمكن القول عن تلك الصور الواردة فى كتاب الموتى « بأنها ليست الامثالا آخر لإحكام الطرق السحرية بقصد تحسين أحوال الحياة الآخرى . والواقع أن كتاب الموتى نفسه — على وجه عام — ليس إلا مثلا مركبا بعيد المرمى يوضح مدى اعتماد القوم المتزايد على السحر فى الحياة الآخرة .

وكانت المكاسب التي تجي بتلك الطريقة لا حد لها . ومن الواضح أن ذكا . أو لئك الكهنة المرتزقة قد لعب دورا عظيما فيما حدث من النطور بعد ذلك ، إذ أن أشر اف الدولة المنزفين لم يروا في تصوير الآخرة بمناظر الفلاحة مستقبلا جذابا ، إذ كان من الممكن للمتوفى أن يحرث فيها وأن يزرع ويحصد الثمار من حقله السعيد حيث كانت الحبوب تنمو إلى إرتفاع سبعة أذرع (حوالى ١٢ قدما) (١) . فلم يعد يروق في نظر أو لئك العظماء المنعمين ، في عصر يزخر بالثراء ، أن يكلفوا القيام بعمل ما ، أو أن يجبروا على الذهاب حتى إلى حقول المنعمين ، لكدوا وينصبوا .

ولذلك كانت توجد منذ الدولة الوسطى دمى مصنوعة من الخشب تمثل خدم الميت فى الحياة الآخرة ، توضع معه فى القبر لتقوم بدلا منه بأداء ما يلزمه القيام به من العمل بعد الموت ، كما كان يقوم له بذلك خدمه فى الحياة الدنيا .

وقد تدرجت هذه الفكرة إذ ذاك بعض الشيء فى سبيل التطور فصارت تصنع تماثيل صغيرة للمتوفى يحمل كل منها حقيبة وفأسا. وكان يدون على صدور مثل تلك التماثيل رقية ماكرة هى:

ويا أيتها الدمية (٢) المتخذة لفلان ( هنا يكتب اسم المتوفى ) إذا نوديتُ أو إذا طلبت للقيام بأي عمل في العالم السفلي . . . فإنك تعدين نفسك لى في كل

<sup>(</sup>١) كتاب الموتى الفصل ١٠٩.

<sup>(</sup> ٧ ) إن الكلمة التي تعبر عن هذه الدمى تكتب عادة « يوشابتي » أو « شوابتي.» وتترجم بكلمة مجاوب. وعلى أية حال فإن أصلهذه الكلمة غامض جدا ومعناها غير مؤكد.

الأزمان لتزرعى الحقول ولتروى الشواطئ ولتنقلى الرمل من الشرق إلى الغرب ولتقولى إنني ههنا » .

وهذه الرقية كانت ضمن الرقى التى تدون فى بردى المتوفى تحت عنوان : « فصل فى جعل الدمية تقوم بعمل المر. فى العالم السفلى (١) ». ثم تفنن القوم فى إتقان هذه الحيلة فصار يخصص لـكل يوم من أيام السنة دمية من تلك الدمى الصغيرة وتوضع جميعا مع الميت فى قبره . وقد عثر على تلك الدمى بمقادير عظيمة فى الجبانات المصرية القديمة ، حتى أن المتاحف ( والمجاميع الخاصة ) فى كل العالم قد صارت الآن آهلة بها .

ولا غرابة إذن إذا كان كهنة ذلك العصر وكتبته قد انتهزوا تلك الفرصة السابحة لابتزاز أموال الناس حبا في الكسب الذي كان يأتي إليهم بتلك الطريقة السهلة . ولذلك ضاعفوا أخطار الآخرة وأهوالها إذ ذاك مضاعفة عظيمة ، واد عوا أنه كان في مقدورهم إنقاذ المتوفى لدى كل موقف حرج بالتعويذة الفعالة التي تنجيه من ذلك الخطر حتما . فإنه فضلا عن التعاويذ العديدة التي تساعد المتوفى على الوصول إلى عالم الآخرة ، كانت توجد أيضا تعاويذ تمنع فقدان المتوفى فه أو رأسه أو قلبه ، وأخرى لتساعده على استذكار اسمه ، كاكن منها ما يساعده على التنفس والأكل والشرب ومنها ما يمنعه أكله لبرازه ، ومنها ما يمنع الما الذي يشربه من أن يتحول إلى لهيب . ومنها ما يحول الظلام نورا . كاكان من التعاويذ ما يحجب عن الميت كل الثعابين والوحوش المؤذية . وغير ذلك كشير من تلك التعاويذ .

وكذلك ازداد الآن موضوع التقمصات التي كان يرغب الميت في أن تتقمصها روحه ، وقد وضع فصل صغير لكل حالة يرغبها الميت ، ليساعده على أن يتقمص في صورة «صقر من الذهب» أو «صقر إلهي» أو « زنبقة » أو « مالك الحزين (فنكس) » أو « بجعة » أو « الثعبان المسمى ابن الأرض » أو « تمساح » أو « إله » والأدهى من كل ذلك هو اختراع فصل قوى المفعول يمكن الإنسان باستعماله أن يتخذ لنفسه أى شكل يريده .

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب الموتى الفصل السادس .

فن مثل ذلك الإنتاج الذى تقدم ذكره يتألف الجزء الأعظم من مجموعة المتون التى نسميها الآن «كتاب الموتى». فإذا سميناه بعد ذلك «إنجيل المصريين (١) الاقدمين ، نكون إذن قد أسأنا فهم وظيفة هذه اللفائف ومحتوياتها.

وإن ذلك الاتجاه الذى نتجت عنه تلك المجموعة من التعاويذ أو الرق وهى التى يطلق عليها اسم « فصول » ، نجده ظاهرا أيضا بشكل مميز فى كتابين آخرين يكون كل منهما وحدة متماسكة متصلة . وأولهما « كتاب الطريقين » ويرجع عهده – كما تقدم ذكره – إلى عصر الدولة الوسطى ، وقد ساهم ذلك الكتاب من قبل مساهمة عظيمة فى تأليف كتاب الموتى فيما يختص بالبوابات النارية التى كان يمر بها المتوفى حتى يصل إلى عالم الآخرة وإلى الطريقين اللذين كان يسير فيهما فى سياحته .

وعلى أساس مثل تلك التصورات أنتج خيال الكهنة أيضا «كتاب الموجودين في العالم السفلي أو ما في العالم السفلي ». وهذا الكتاب يصف لنا الرحلة السفلية التي تقوم بها الشمس خلال الليل ، حينها تخترق الممرات ذات الكهوف الأثنى عشر التي في أسفل الارض ، وكل منها تمثل مسيرة ساعة . وباجتياز الاثنى عشر كهفا تنتهى الشمس من آخر مطافها و تبلغ النقطة التي تطلع منها في الشرق صباحا .

وأما الكتاب الثانى فيسمى عادة باسم «كتاب البوابات»، وهو يمثل الوصول إلى كل من الأثنى عشركهفا بالدخول إلى كل كهف من بوابته، وهو عاص باجتياز تلك البوابات(٢).

<sup>(</sup>١) إن التسمية « أنجيل المصريين الأقدمين » يرجع عهد إطلاقها على كتاب الموتى على أقل تقدير إلى وقت انعقاد المؤتمر الشرقى فى لندن عام ١٨٧٤ م حيث رتب لنشر كتاب الموتى . أنظر :

Naville, Todtenbuch Einleitung, Berlin, 1886, P. 5.

( ٢ ) ومن المحتمل أن السياح الذين ساحوا في بهرالنيل يذكرون رؤية هذه البوابات المنظيمة في مقار الماوك بالأقصر . مثال ذلك ما يشاهد في قبر « رعمسيس السادس » الواقع فوق مقبرة « توت عنخ آمون » بالضبط .

ومع أن تلك النصانيف لم تنتشر قط الانتشار الذى حظى به «كتاب الموتى » فإنها كانت تعد ً ــ مع ذلك ــ كتب إرشاد سحرية ألفها الكهنة للكسب كما فعلوا فى معظم الفصول التى يتألف مها «كتاب الموتى » .

والأمر الذى خلص «كناب الموتى» نفسه من وصمة أنه كناب سحرى وكنى يستعمل فى عالم الآخرة ، هو بسطه للآراء القديمة الحاصة بالمحاكمة الخلقية فى عالم الآخرة وتقديره الظاهر لمسئولية «الضمير».

وقد رأينا فيما تقدم أن علاقة الإنسان بالآلهة كانت قد صارت من قبل حلول العهد الإقطاعي شيئاً أكثر من إقامته للشعائر الدينية الظاهرة، فالآن قد أصبحت هذه العلاقة أمرا يتعلق بالقلب والأخلاق.

ولقد كان الشعور الخلق عند المصرى قويا جدا ، لدرجة أنه لم يحمل قيمة الحياة الفاضلة موقوفة على قبوله عند « أوزير » فى عالم الآخرة فحسب . ومن ذلك يتضح لنا تقصير النظرية الأخلاقية الأوزيرية ، التى تأمر الإنسان بالتفكير فى العواقب الخلقية فى عالم الآخرة فقط . فإن « أوزير » لم يخرج عن كونه إله الموتى كما ذكرنا ذلك كثيرا فيما تقدم ، وقد نادى فلاسفة الاجتماع الاقدمون فى العهد الإقطاعى بالفضائل التى شرعها « رع » إله الشمس وطالبوا بالعدالة الاجتماعية فى هذا العالم كما طالب بها « رع » .

ولم يعدم أولنك الفلاسفة بعض الأخلاف في عهد الدولة الحديثة ، بمن رأوا في المذهب الشمسي واجبا يحتم عليهم أن يحيوا حياة حقة في هذه الدنيا ، كما أدركوا أنه ينالهم الثواب في الدنيا إذا عاشوا عيشة صالحة . فإله الشمس لم يكن \_ بوجه خاص \_ إله الموتى ، بل كان الإله الذي يحمكم في شئون البشر الدنيوية ، وقد شعر الناس بالمسئولية الخلقية التي فرضها عليهم « رع » في كل ساعة من حياتهم الدنيوية . فحوالي سنة ، ١٤٠ ق . م . وجه أحد مهندسي الملك « أمنحتب الثالث » أنشودة مدح إلى إله الشمس ، قال :

« لقد كنت ُ قائدا مغو ارا بين آثارك ، مقيما العدل لقلبك . وإنى أعلم أنك مستريح للعدالة . وأنك تجعل من يقيمها على الأرض عظيما . ولقد أقمتها ، ولذلك جعلتني عظما ،

وكذلك حينها كان الفرعون يعقد يمينا ، فإنه كان يحلف «بحب « رع » لى و بمقدار عطف والدى « آمون » على " » ( وقد وحـد « آمون » مع « رع » منذ زمن بعيد ) .

كما أن الفاتح , تحتمس الثالث » ، عندما كان يقسم بذلك القسم توكيدا لما يقوله و تعظيما لاحترامه للصدق عند الإله ، يشير عند حلفه إلى وجود إله الشمس ، هكذا:

و لأنه يعرف السماء ويعرف الأرض

ويرى جميع العالم في كل ساعة . .

ومع أنه من الأمور المسلم بها أن عالم الآخرة السفلى فى المذهب الأوزيرى يصور لنا إله الشمس بأنه ينتقل من كهف إلى كهف تحت الأرض ، مارا فى عالم «أوزير » السفلى وجالبا معه النور والفرح إلى الساكنين هناك ، فإن تلك الفكرة لم تكن معروفة فى اللاهوت الشمسى كما هو مذكور فى « متون الأهرام ».

والواقع أن إله الشمس كان يعتبر في عهد الدولة الحديثة قبل كل شيء إله عالم الأحياء من البشر ، حاضرا معهم ، نشطا في مراقبة شئونهم الدنيوية على الدوام . ولذلك كان الناس يشعرون بمسئوليتهم أمامه الآن وفي هذه الحياة الدنيا . وكانت سيطرته تلك قد تعمقت في قلوب الناس واتسع أمامها المجال باتساع أفق ذلك العهد الإمبراطوري ، إلى أن انبثق لأول مرة في تاريخ العالم ، لأعين سكان وادى النيل القدامي ، فحر رؤية الإله العالمي .

# الفصال فامتعشر

# السيادة العالمية وأقدم عقيدة للتوحيد

لقد ترك النفوذ الاجتماعي مدة العهد الإقطاعي في مصر أعظم أثر له في الدين والأخلاق ، كما فعل ذلك من قبل النفوذ السياسي أي الحكومة المصرية في عصر الأهرام. وكلا الآثرين كانا منحصرين في القطر المصري.

حقا إن عصر الأهرام قد اهتدى إلى فكرة — مهدة نوعا — عن دولة إله الشمس ذات الاتساع الشاسع المدى ، وخوطب إله الشمس فى «متون الأهرام » مرة باللقب الطنان « الذى لاحد له » . كما رأينا أن عصر الأهرام كان قد أوجد ، بالادراك الاجتماعي الذى قام به أمثال « بتاح حتب » دولة للقيم الخلقية العامة ، وفي إعطاء إله الشمس السيادة على مثل هذه الدولة دليل على أن المصريين كانوا قد بدأوا يسيرون بالفعل فى الطريق المؤدى إلى « التوحيد » . كما أننا نتذكر مما سبق أن نصائح الملك الأهناسي المجهول الاسم قد سارت بالمصريين شوطا بعيدا فى ذلك الطريق . وقد كان وقتئذ فى مقدور المصريين بما تصوروه من النظام الإدارى الحلق العظيم ، الذى أو جدوا له من قبل كلمة تدل عليه ، أن يتقدموا نحو الوصول إلى المعرفة التامة للوحدانية .

ولكن على الرغم من ذلك قد بقى هذا النظام الخلق فى عصر الأهرام فكرة قومية لم يمتد نظامها حتى يشمل العالم كله.

فقد كان إله الشمس يحكم مصر فحسب ، حيث نجده فى أنشودة الشمس العظيمة بمتون الأهرام يقف حارسا على الحدود المصرية ، فيقيم هناك الأبواب التي تمنع الأجانب من دخول مملكته المحروسة .

وكان إله الشمس في عصر الأهرام أيضا قد بدأ عملية إدماج آلهة مصر الآخرين في ذاته ، وهي عملية استحالت حتى في ذلك العصر السحيق إلى صورة

قومية من العقيدة الحلولية القومية التي تقول بأن الإله يحل فى كل شيء، وبأن جميع الآلهة تستحيل فى النهاية من حيث الاشكال والوظائف إلى وحدة واحدة . ولحكنه مع تلك العملية وبالرغم من استمرارها طويلا ، فقد تركت دولة ذلك الإله العظيم مقصورة على مصر . ولذلك كان هذا الإله بعيداكل البعد عن أن يكون إلها عالميا .

والواقع أن المصريين ظلوا إلى ذلك العهد غير مدركين للفكرة العالمية، أى لفكرة الامبراطورية العالمية، التي يمكنهم أن يسيطروا عليها محاكم دنيوى واحد.

ولكن تأثيرات البيئة المقصورة على حدود وادى النيلكانت قد امتدت إلى أقصى مداها، وإذا بمسرح الفكر والعمل ينفسح للقوة القومية، بتلك التوسعات الخارجية الرائعة. فإن اللاهوت الشمسى السريع الاندماج والتجاوب مع أحوال ذلك العالم الصغير المكون من وادى النيل، قددل على أنه لا يقل حساسية وتجاوبا مع ذلك العالم الأكبر الجديد الذى وصل الأفق المصرى إلى مداه.

وإن توسع مصر الإمبراطورى شمالا وجنوبا ، إلى أن شمل سلطان الفرعون الأقطار الاسيوية والأفريقية المجاورة ، وكون منها أول المبراطورية ثابتة الأركان في التاريخ ، لهو أبرز حقيقة في تاريخ الشرق في القرن السادس عشر قبل الميلاد . كما يعد توطيد تلك السلطة على يد . تحتمس الثالث ، في مدى عشرين سنة بما قام به من الغزوات في آسيا ، حادثا عظيما في تاريخ العاهليات الحربية ، نرى فيه لأول مرة في تاريخ الشرق ، دى ما تستطيعه القوات العاملة المنظمة لدولة عظيمة .

إذ أن تلك القوات بهجومها المتواصل على ممالك آسيا الغربية قد جعلت السيادة المصرية لاينازعها منازع ، من الجزر الإغريقية فسواحل آسيا الصغرى ومر تفعات أعالى نهر الفرات شمالا ، إلى الشلال الرابع لنهر النيل جنوبا .

وقد ذكر ذلك القائد الحربي العظيم نفسه تلك الملاحظة التي اقتبسنا ها آنفا عن إلهه ، رهي التي قال عنه فيها :

« إنه يزى جميع العالم فى كل ساعة »

وإذا كان ذلك القول صحيحا فما ذلك إلا لأن سيف ذلك الفرعون كان قد مد سلطان إله مصرحى نهاية حدود الإمبراطورية المصرية. بل إن « تحتمس الأول » قد أعلن قبل ذلك العهد بخمسين سنة أن ملك يمتد « إلى نهاية ما تحيط به الشمس » . وقد كان القوم في عهد الدولة القديمة يتصورون أن إله الشمس هو فرعون ، ومملكته في مصر . فلما اتسع نطاق المملكة المصرية وصارت عاهلية عالمية كان من المحتم كذلك أن يمتد سلطان الإله بهذا القدر . ولما كانت الملكية قد انبثت مظاهرها في العقائد الدينية منذ زمن بعيد ، فكان الابد للأمبراطورية كذلك من أن تؤثر تأثيرا قويا في الفكر الديني .

ومع أن ذلك قد جرى بكيفية آلية لا تكاد تحس ، فإنه كان مصحوبا باستيقاظ عقلي هز التقاليد المصرية القديمة من أساسها وجعل رجال ذلك العصر يفكرون في عالم من النفكير أوسع أفقا من قبل . فقد هضى علي إله الشمس ألفا سنة وخمسهائة وهو فرعو ن مصرى ، أى فرعو ن حاكم لمصر ، ولكن بعد سنة ١٦٠٠ ق .م . صار ذلك الفرعون سيدا على العالم المتحضر إذ ذاك . وكان «تحتمس الثالث» الفاتح أول شخصية ظهرت لها نواح عالمية في التاريخ البشرى ، ويعتبر بذلك أول بطل عالمي . ومن ثم كان له تأثير عميق في عصره ، وتمثلت فكرتا السيطرة والامبراطورية العالميتين مجتمعتين بصورة ظاهرة ملموسة في حياته . وقد ظهرت آنئذ بوادر للعالمية في لاهوت الدولة يرجع سبها المباشر إلى التأثيرات التي أحدثتها شخصية « تحتمس الثالث » وأخلافه . وقد اضطرت مصر إلى الخروج من عزلتها العريقة في القدم في أحضان واديها الضيق والاشتراك في العلاقات العالمية التي كان لا بد أن يحسب لها في لاهوت ذلك العصر حساب فعال ، إذ أنها كما أوضحنا علاقات كان لإله الشمس بها صلة العصر حساب فعال ، إذ أنها كما أوضحنا علاقات كان لإله الشمس بها صلة لا انفصام لها .

أما العلاقات التجارية التي كانت قاعة منذ أزمان سحيقة جدا فلم تكن كافية لإدخال العالم الخارجي في دائرة التفكير المصرى بدرجة محسوسة. فقد كانت

أطراف ممتلكات الآلمة محددة ومحصورا أقصاها في تخوم وادى النيل الخارجية ، وذلك منذ زمن بعيد وقبل أن يصير العالم الخارجي مألوفا لسكان وادى النيل، فلم يكن في مقدور المعاملات التجارية وحدها مع عالم أوسع من مصر أن يزحزح تقاليد البلاد عما كانت عليه . فكم من تاجر رأى حجرا يسقط في « بابل » لنائية كما رأى مثله يسقط في « طيبة » المصرية أيضا ، ولكنه مع ذلك لم يخطر بباله ، ولا ببال أى رجل آخر في ذلك العصر العتيق ، أن القوة الطبيعية التي تجذب الحجر الساقط هي واحدة في كلتا ها تين المملكتين اللتين تفصلهما مسافات شاسعة ، إذ كان العالم في الواقع وقتئذ لا يزال بعيدا جدا عن زمن خلك الصي الراقد تحت شجرة التفاح (١) ، الذي كشف عن قوة عالمية وراء سقوط التفاحة . وكم من تاجر في ذاك العصر أيضا قد رأى الشمس تبزع خلف معابد « بابل ، البرجية كماكانت تبزغ بين المسلات المتجمعة في « طيبة » ، ولكن تفكير ذلك العصر لم يكن قد وصل بعد إلى إدراك مثل هذه الحقائق ذات تفكير ذلك العمر لم يكن قد وصل بعد إلى إدراك مثل هذه الحقائق ذات الأثر البعيد ، وذلك بالرغم مما قاله « تحتمس » الفاتح عن إله الشمس :

« إنه يرى جميع العالم في كل ساعة »

فإن العالمية التي تصورها أو لا خيال رجال الأمبر اطورية المفكرين وكشفت لهم المجال العالمي الطبعي لدولة إله الشمس هي العالمية كما بدت في السلطة العاهلية . أما التوحيد فليس إلا العاهلية في الدين .

وعلى ذلك لم يكن من باب الحدس أو الصدفة أن نجد أن أول هذه التصورات حوالى سنة ١٤٠٠ ق . م . في عهد «أمنحتب »(١) الثالث الذي كان أعظم أباطرة مصر أبهة ، إذ نجد أن تو أمين من رجال العبارة هما «سوتى» و حور »كانا يعملان في «طيبة ، لحساب الملك «أمنحتب » الثالث ، وقد تركا لنا أنشودة للشمس على لوحة توجد الآن في المتحف البريطاني . وهذه الأنشودة توضح لنا مدى ميل ذلك العصر والمجال الآخذ في الاتساع والذي

<sup>(</sup>١) يشير بذلك إلى نظرية « نيوتون » وجاذبية الأرض .

<sup>(</sup>٢) أمنحتب الثالث حكم من ١٤١١ — ١٣٧٥ ق ٠ م٠

كان ينظر به رجال الأمبراطورية إلى العالم مدركين مبلغ امتداد دولة إله الشمس التي لاحد لها .

وهذه الأنشودة الشمسية تحتوى على الأسطر الآتية الجليلة المعنى ، وهي :

« إنك صانع مصور لأعضائك بنفسك

ومصور دون أن تصور .

منقطع القرين في صفاته مخترق الأبدية

مرشد الملايين إلى السبل.

وعندما تقلع في عرض السماء يشاهدك كل البشر

( رغم أنك ) فى ذهابك خنى عن أنظارهم .

إنك تجتاز سياحة مقدارها فراسخ ،

بل مثات الآلاف وملايين المرات .

وكل يوم تحتك (تحت سلطانك).

وحينها يأتى وقت غروبك ،

فإن ساعات الليل تصغي إليك أيضا.

وعندما تجتازها فإن ذلك لا يكون نهامة كدك.

وكل الناس تنظر بواسطتك .

أنت خالق الـكل ومانحهم قوتهم ،

أنت أم نافعة للآلهة والبشر ،

وأنت صانع مجرب . . . .

وراع شجاع يسوق ماشيته

وأنت ملجؤها ومانحها قوتها.

•••••

هو الذي يرى ما خلق ،

والسيد الأحد الذي يأخذ جميع الأراضي أسرىكل يوم

بصفته واحدا يشاهد من بمشون علمها ،

مضىء فى السياء وكائن كالشمس . وهو يخلق الفصول والشهور ، فالحرارة عندما يريد والسرد عندما يشاء

فكل بلاد في فرح عند بزوغه كل يوم ، لكي تسبّح له يه .

ومن الواضح فى مثل هذه الأنشودة أن مدى جولة إله الشمس الشاسع حول كل البلاد، وفوق كل شعوب الأرض، قد لتى فى النهاية اهتماما . . . وأنه قد أتخذت الخطوة الاخيرة وهى مد سلطان إله الشمس على كل الأراضى والشعوب .

ولم تصل إلينا وثيقة أقدم منها مما أنتجه التفكير المصرى تضم تعبيرات صريحة يتمثل فيها ذلك التفكير كالتي نجدها هنا في قوله :

د السيد الاحد الذي يأخذ جميع الاراضي أسرى كل يوم بصفته واحدا يشاهد من يمشون عليها . .

ومن الأمور الهامة أن نلاحظ أيضا أن ذلك الاتجاه كانت له علاقة مباشرة بالحركة الاجتماعية فى العصر الإقطاعي المصرى، إذ نجد أن النعوت التي نعت بها إله الشمس، نحو قوله:

الراعى الشجاع الذى يسوق ماشيته

وهو ملجؤها وما نحها قوتها » .

ترجع بنا إلى عهد النصائح التى وجهت إلى « مريكارع ، أ، وهى التى سميت فيها الناس « قطعان الإله » ، كما ترجع بنا أيضا إلى أفكار « إبور ، حيت يقول : « إنه راع لجميع الناس » .

ومثله النعت الآخر الخطير الشأن وهو قوله: . أم نافعة للآلهة والبشر . ، فإنه يحمل فى ثناياه فكرة مشابهة تشعر بالاهتمام ببنى البشر . أى أن النواحى الإنسانية فى سلطان إله الشمس ، التى اشترك فى ايجادها بوجه خاص رجال الفكر فى العهد الإقطاعى ، لم تختف بين العوامل السياسية القوية لذلك النسلط العالمي الجديد .

وحدث أنه عندما خلف و أمنحتب الرابع ، والده و أمنحتب الثالث ، حوالى سنة ١٣٧٠ ق . م قام نزاع شديد بين البيت المالك من جهة و بين نظام الكهانة الذي كان على رأسه الإله و آمون ، من الجهة الأخرى . وقد كان من الواضح أن ذلك الملك الشاب ينحاز إلى معاضدة جانب إله الشمس القديم ضد الجانب المنتصر للإله و آمون ، الذي كان رجال كهانته الطيبيون الأقويا، قد أخذوا يدعون إلههم الذي كان من قبل إلها محليا خامل الذكر باسم مركب هو و آمون رع ، مدللين بذلك على أنه صار موحدا مع إله الشمس و رع » . وقد أخذ و أمنحتب الرابع ، في باكورة حكمه يناصر في حماسة فكرة جديدة وقد أخذ و أمنحتب الرابع ، في باكورة حكمه يناصر في حماسة فكرة جديدة للمذهب الشمسي ربماكانت نتيجة أريد بها التوفيق بين المذهبين .

وفى الوقت الذى كان فيه موقف البلاد المصرية السياسى فى آسيا فى غاية الحرج – أخذ الملك ينهمك بكل حماسة فى تعضيد التسلط العالمي لإله الشمس الدى أدركنا كُنْهه فى أيام والده . فأعطى هذا الملك إله الشمس اسما جديدا خلص به المذهب الجديد من التقاليد المحفوفة بخطر الشرك فى اللاهوت الشمسى القديم، فصار إله الشمس يسمى «آتون»، وهو اسم قديم يطلق على الشمس المجسمة .

ومن المحتمل أن هذه التسمية لاتدل إلا على قرص الشمس فقط . وهذا الاسم الجديد ذكر مرتين فى أنشودة رجلى عمارة ، أمنحتب الثالث ، التى أقتبسنا منها جزءاً فيما تقدم ، كما لاقى بعض الإقبال فى عهد ذلك الملك ، إذ قد سمى به أحد قواربه الملكية ، أتون يسطع » .

ولم يقتصر الحال على إعطاء إله الشمس اسما جديداً ، بل منحه ذلك الملك الشاب كذلك رمزا جديدا . فقد ذكرنا فيما مر سابقاً أن أقدم رمز لإله الشمس كان الشكل الهرمى ، كما كان يرمز له كذلك بالصقر ، لأن الصقر من أسمائه .

على أن هذين الرمزين كانا مفهو مين بين سكان وادى النيل فقط ، ولكن د أمنحتب الرابع ، كان فى مخيلته وقتئذ مسرح أفسح وأوسع من القطر المصرى . إذ أن الرمز الجديدةد مثل لنا الشمس بقرص تخرج منه أشعة متفرقه متجهة إلى أسفل ،كل شعاع منها ينتهى طرفه بصورة يد بشرية (١).

وقد كان ذلك الرمز يشعر بالسيادة ويدل على السيطرةالقوية الحارجة من منبعها السياوى وهي تضع أيديها فوق العالم وعلى شئون البشر الأرضية. هذا فضلا عن أنأشعة إله الشمس منذ عصر متون الأهرام قد شبهت بذراعين له، واعتبرها الناس إذ ذاك نائبة عنه في الارض:

« إن ذراع أشعة الشمس قد رفعت مع الملك « وناس » صاعدة به إلى السماوات »

وقدكان ذلك الرمز الجديد سهل الفهم لكل البشر الذين يسيطر عليهم الفرعون ، كاكان معناه واضحاكل الوصوح حتى أنه كان فى استطاعة سكان نهر الفرات أو رجال بلاد النوبة على النيل السودانى أن يدركوا عظم شأنه على الفور ، بمعنى أن ذلك الرمز لم تقنصر دلالته على السيطرة العالمية فحسب ، بل صار خليقا أن يكون رمزا عالميا إلى أقصى حد .

وكذلك بذلت بعض الجهود لتعريف القوة الشمسية التي رمز لها بتلك الصورة. فقد كان اسم إله الشمس الكامل: «حور أختى (حور الأفق) فرحا في الأفق باسمه ( الحرارة التي في رآتون ، ). »

وكان ذلك الاسم يوضع فى طغراءين ملكيين، مثل اسم الفرعون المزدوج (يعنى اسمه ولقبه). وهذا الوضع مأخوذ من مشابهة سلطان آتون لسلطان الفرعون، كما أنه برهان آخر يدل بوضوح على التأثير الذى أوجدته الأمبراطورية المصرية بصفتها الحكومية فى مذهب اللاهوت الشمسي. غير أن الاسم الموضوع فى الطغراءين حدد لنا بوجه عام مقدار القوة المحسوسة الواقعية للشمس فى العالم الظاهر، ولم تكن له أى دلالة سياسية قط.

<sup>(</sup>١) أنظر الشكل ١٩.

والسكلمة المصرية القديمة التي ترجمتها في اسم ذلك الملك «حرارة» قد يكون معناها أحيانا « نورا » أيضا ، ومن الواضح أن ماكان الملك يعبده هو قوة الشمس التي نشعر بها على الأرض. وهذه النتيجة تنسجم مع العبارات العديدة التي سنجدها في أناشيد ، آتون » ، وهي التي نرى فيها ، آتون » نشعلا باسطا أشعته على كل مكان فوق وجه الأرض.

ومع أنه من الواضح أن ذلك المذهب الجديد قد استقى وحيه من مدينة وهليوبوليس »، حتى أن الملك الذى اتخذ لنفسه منصب الكاهن الاعظم للإله « آتون » سمى نفسه « الناظر الأعظم »، وهو نفس لقب كاهن « هليوبوليس » العظيم ، فإنه بالرغم من ذلك كان قد أزال معظم سقط المتاع القديم من الطقوس التي كانت تتألف منها ظواهر اللاهوت التقليدية ، ولذلك نرانا نبحث عبثا في ذلك اللاهوت الجديد عن القوارب الشمسية ، كما نرانا نبحث عبثا عن باقى الإضافات التي أدخلت فيما بعد على المذهب الشمسي مثل السياحة في كهوف الاموات السفلية ، وغير ذلك . فإنها كلها قد محيت منه جملة .

فإذا كان الغرض الذى رمت إليه حركة مذهب ، آتون ، هو الثو فيق بينها وبين كهنة « آمون » فإنها قد فشلت ، وقام بينهم ألد الخصام ، الذى اشتد وبلغ الذروة عندما صم الملك على أن يتخذ مر. « آتون » إلها واحدا الإمبرطورية المصرية ويقضى على عبادة « آمون » . وقد نتج عن ذلك المجهود الذى بذل لحو كل الآثار الدالة على وجود « آمون » ( ذلك الإله الحديث العهد ) أن اتخذت إجراءات غاية فى التطرف . إذ نجد أن الملك قد غير اسمه من « أمنحتب » ( يعنى « آمون » مر تاح أو راض ) إلى « إخناتون » ( يعنى « آتون » راض ) . وذلك الاسم الجديد الذى اتخذه الملك لنفسه هو ترجمة الاسم القديم للملك إلى ما يماثله فى المعنى فى مذهب « آتون » . هذا من جهة ، وكان اسم « آمون » من الجهة الأخرى يمحى أينها وجد فوق آثار « طيبة » العظيمة ، حتى أن الملك ، تنفيذا لفكرته هذه ، لم يحترم فى ذلك حتى ولا اسم العظيمة ، حتى أن الملك ، تنفيذا لفكرته هذه ، لم يحترم فى ذلك حتى ولا اسم والده الملك « أمنحتب الثالث » . مع أن الأمر لم يكن قاصرا على محو اسم والده الملك « أمنحتب الثالث » . مع أن الأمر لم يكن قاصرا على محو اسم

رآمون » ، بل تعداه حتى إلى كلمة الآلهة ( بصفتها جمع إله ) فسكانت تمحى أيضا أينها وجدت (كأنه رأى أن الجمع مظنة لتعدد الآلهة فمحاه ) ، وكذلك عوملت أسماء سائر الآلهة الآخرين معاملة « آمون » فسكان مصيرها المحو .

وقد هجر الملك « إخناتون » طيبة برغم ما كان لها من السيادة والأبهة عندما وجد الارتباك فيها بالتقاليد اللاهو تية القديمة أكثر بما يحتمل، وأقام لنفسه حاضرة جديدة فى متتصف الطريق بين « طيبة » والبحر تقريبا، فى بقعة تعرف فى وقتنا هذا باسم « تل العهارنة »، وسماها « أخيتاتون » ( أفق آتون )، كما أسس فى بلاد النوبة مدينة لآنون مشامة لها ، ومن المحتمل جدا أنه أقام مدينة أخرى لذلك الإله فى آسيا ، وبذلك صار لكل من الثلاثة الأجزاء العظيمة التى تتألف منها الدولة وهى مصر والنوبة وسوريا مقر لمذهب « آتون » . وقد بنيت كذلك معابد أخرى لآتون فى أماكن مختلفة من مصر نفسها .

ولم يتم ذلك طبعا دون تأليف حزب قوى من رجال البلاط الملكى يمكن الملك به أن يناهض أولئك الكهنة المنبوذين ، وبخاصة كهنة «آمون » . وقد أثرت الفتنة التى ننجت عن ذلك الانقلاب بلا شك تأثيرا خطيرا فى قوة البيت المالك . إذكان حزب ذلك البلاط الذى نما إذ ذاك فى ظل ، إخناتون ، يعمل مه متضامنين على نشر ذلك الملاهب الدينى الجديد ، الذى يصح أن تعد قصته أروع الفصول وأكثرها إمتاعا فى تاريخ الشرق القديم ، يدلنا على ذلك ما بق من نقوشه على جدران تلك المقابر التى نحتها الملك فى الصخر الأشراف رجاله قبالة الجبال المنخفضة التى تقع فى الهضبة الشرقية القائمة خلف تلك للدينة الجديدة . والواقع أننا مدينون لمقابر مشل هؤلاء من أعوان الملك . المدينة الجديدة على ملك الآونة . بمعلوما تنا عن مشتملات تلك التعاليم الهامة التى كانت تنشر فى تلك الآونة . وهى تحتوى على سلسلة أناشيد فى مدح إله الشمس ، كما تحتوى على مديج إله الشمس والملك بالتبادل . وهذه التعاليم تمدنا على الأقل بلحة عن عالم الفكر الجديد ، الذى نشاهد فيه ذلك الملك الشاب وأعو انه رافعين أعينهم نحو الساء عاولين بذلك إدراك بجالى الذات الإلهية فى بهائها الذى لاحد لقوته ولا نهاية ، عاولين بذلك إدراك بجالى الذات الإلهية فى بهائها الذى لاحد لقوته ولا نهاية ،

وهى الإلهية التي لم يعد سلطانها منحصرا في وادى النيل ، بل امتد بين جميع البشر وفي العالم كله .

ولا يمكننا ألآن أن نأتى بشى. عن هذه السانحة أفصح من تلك الاناشيد، التى تقص علينا بنفسها شيئا عن تلك التعاليم. وأطول أنشودة بينها وأهمها هي الآتية (١):

بها. « آتون » وقوته العالمية · تشرق و تضيء

﴿ أَنْتُ تَبْرُغُ بِحِمَالُكُ فِي أَفْقِ السَّمَاءُ

أنت يا «آتون » الحي الذي كنت في أزلية الحياة

فحينها كنت تطلع في الأفق الشرقي

كنت تملأكل البلاد بحمالك

أنت جميل وعظيم ومتلألى ومشرق فوق كل أرض وأشعتك تحيط بالارضين حتى نهاية جميع مخلوقاتك أنت « رع » (۲) . وأنت تخترق حتى نهايتها القصوى ( يعنى الارضين ) وأنت توثقهم ( يعنى البشر ) لابنك المحبوب ( الفرعون ) ورغم أنك قصى جدا فإن أشعتك فوق الارض ورغم أنك تجاه البشر فإن خطواتك خفية ( عنهم ) » .

<sup>(</sup>١) يلاحظ بعض التغييرات في ترجمة هذه الأنشودة عند مقارنتها بالترجمة التي دونها المؤلف في كتابه تاريخ مصر ، ويرجع السبب في ذلك لقراءة جديدة لبضع تغييرات في نسخة «ديفز» التي راجعها مراجعة دقيقة , كال Rock Tombs of ElAmarna, vol. VI. هذا إلى محوث جديدة عملت في هذه الوثيقة . فالترجمة التي عملها الأستاذ « زيته » قد أضافت بعض تراجم جديدة لقطع قد أخذت بالكثير منها . أنظر Schafer, Amarna in Rel und Kunst, P. 63-70, (Leipig 1931) على أن تقسيم القصيدة إلى مقطوعات لا يوجد في الأصل المصرى ولكنا اتبعناه هنا للإيضاح ، كا وضعنا عناوين للمقطوعات لمساعدة القارى، الحديث .

<sup>(</sup> ٢ ) يوجد فى الأصل المصرى جناس بين كلة « رع » وبين كلة « نهاية » .

#### الليل والإنسان

« وحينها تغيب في أفق السماء الغربي فإن الأرض تظلم كالموات المز امير تجمل ظلمة فيكون ليل فيه يدبكل حيوان وعر المزمور ( ۲۰۰ – ۲۰ )

فينامون في حجراتهم ورءوسهم ملفو فة ومعاطسهم مسدودة ولا برى إنسان الآخر في حين أن أمتعتهم تسرق وهي تحت رءوسهم وهم لايشعرون بذلك ».

#### الليل والحيوان

﴿ وَكُلُّ أُسِدَ يَخْرَجُ مِنْ عَرِينَهِ ﴿ لَيَفْتُرُسُ ﴾ ' وكل الثعابين تنساب لتلدغ المزامير الأشبال تزمجر لتخطف ولتلتمس والظلام يخيم والعالم في صمت من الله طعامها فى حين أن الذي خلقهم ق في أفقه» | المزمور ( ۱۰۶ -- ۲۱ )

#### النهار والإنسان

و الأرض زاهية حينها تشرق في الأفق وعندماتضي، بالنهارمثل (آتون، الشمس فتنصرف وفي فإنك تقصى الظلمة إلى بعيد مأويها تربض . الإنسان يخرج إلى وحينها ترسل أشعتك عمله و إلى شغله إلى المساء تصير الأرضان (مصر) في عيد ال (المزمور ۱۰۶ - ۲۲ و ۲۳) والناس يستيقظون ويقفون على أقدامهم عند إيقاظك ليسم

و بعد غسلهم لأجسامهم يلبسون ثيابهم ثم يرفعون أذرعتهم تعبداً لطلعتك ثم بعد ذلك يقومون إلى أعمالهم فى كل العالم » النهار والحيوان والنبات

وجميع الماشية ترتع في مراعيها
 والأشجار والنباتات تينع
 والطيور في مستنفعاتها ترفرف
 وأجنحها منتشرة تعبدا لك
 وجميع الغزلان ترقص على أقدامها
 وجميع المخلوقات التي تطير أو تحط
 تحيا عند ما تضي علمها »

#### النهار والمياه

« والسفن تقلع فى النهر صاعدة أو منحدرة فيه على السواء وكل فج مفتوح لأنك أشرقت والسمك يثب فى النهر أمامك وأشعتك تنفذ إلى وسط البحر الاخضر العظيم » .

هذا البحرالكبيرالواسعالأطراف هناك دبابات بلا عدد صغار حيوان معكبار . هناك تجرى السفن . لوياثان هذا خلقته ليلعب فيه

(المزمور ۱۰۶ - ۲۰ و ۲۷)

#### خلق الإنسان

« أنت خالق الجرثومة فى المرأة والذى يذرأ من البذره أناسيا وجاعل الولد يعيش فى بطن أمه ومهدئا إياه حتى لا يبكى مرضعا إياه حتى فى الرحم

وأنت معطى النفس حتى تحفظ الحياة على كل إنسان خلقته وحينها ينزل من الرحم (أمه) فى يوم ولادته فأنت تفتح فه كلية وتمنحه ضروريات الحياة ،

#### خلق الحيوان

وحینها یصیر الفرخ فی لحاء البیضة
 فأنت تعطیه نفسا لیحفظه حیا فی وسطها
 وقد قدرت له میقاتا فی البیضة لیخرج منها
 وهو یخرج من البیضة فی میقاته ( الذی قدرته له )
 فیصیح ویمشی علی رجلیه حینها یخرج منها ه

#### الخلق المالمي

ما أعظم أعمالك يارب كلها بحكمة صنعت ملاً نة الأرض من غناك (المزمور ١٠٤ – ٢٤)

ما أكثر تعدد أعمالك النها على الناس خافية يا أيها الإله الأحد النه الذي لا يوجد بجانبه إله آخر النه خلقت الأرض حسب رغبتك وحينا كنت وحيدا (لا شيء غيرك): خلقت الناس وجميع الماشية والغزلان، وجميع ما على الأرض، على يرجليه، على يعشى على رجليه، وما في عليين بما يطير بأجنحته. وقى الأقطار العالمية سوريا، وكوش وأرض مصر.

وتمدهم بحاجاتهم . وكل إنسان لديه قوته وأيامه معدودات . والالسنة فى الكلام مختلفة ، وكذلك تختلف أشكالهم وجلودهم ، لانك تخلق الاجانب مختلفين . .

### رى الأراضي في مصر وخارجها

وأنت تأتى به كما تشاء
ليحفظ أهل مصر أحياء (كلمة أهل التى استعملت هنا مقصورة فى اللغة على أهل مصر ) .
كانك خلقتهم لنفسك وأنت سيدهم جميعا وأنت سيدهم جميعا وأنت الذى تنهك (١) نفسك من أجلهم .
وأنت الذى تنهك (١) نفسك من أجلهم .
وأنت ربكل قطر وأنت ألائ تشرق من أجلهم .
وأنت شمس النهار عظيم الافتخار .
وجميع الاقطار العالية القاصية وجميع الاقطار العالية القاصية التد وضعت نيلا فى السماء ،
القد وضعت نيلا فى السماء ،
مثل البحر الاخضر العظيم ،

<sup>(</sup>١) وفى القرآن الكريم: «ولقد خلقنا السموات والأرض وما بينهما فى ستة أيام وما مسنا من لغوب (سورة ق ٥٠ — الآية ٣٨)

فيروى حقولهم فى مدنهم . ما أكرّم مقاصدك يارب الأبدية . ويوجد نيل فى السماء للأجانب ولأجل غزلانكل الهضاب التى تتجول على أقدامها . أما النيل فإنه يأتى من العالم السفلى لمصر » .

#### فصول السنة

أشعتك تغذى كل بستان (كلة التغذية هنا تعنى تغذية الأم لطفلها).
 وعند ما تبزغ فإنها تحيا،
 فهى تنمو بك.
 أنت تخلق الفصول
 لأجل أن ينموكل ما صنعت.
 فالشتاء يأتى إليهم بالنسيم العليل،
 والحرارة لأجل أن يذوقوا أثرك (أى أن يكون لها طعم لذيذ في فهم)».

# السيطرة العالمية

«أنت خلقت السموات العلى لنشرق فيها ولتشاهدكل ما صنعت حينها كنت لا تزال وحيدا (لا شيء غيرك). مضيئا في صورتك أنت «آتون» الحي، وبازغا وساطعا وذاهبا بعيدا وآيبا (في الغدو والآصال). أنت تخلق الملايين من الصور وحدك بنفسك: من مدن وقرى وحقول وطرق عامة وأنهار. وجميع العيون تراك تجاهها، لأنك «آتون» (شمس) النهار فوق الارض.

فإن جميع الناس الذين سويت وجوههم لكى لا ترى نفسك بعد وحيدا يغشاهم النعاس حتى لا يرى واحد منهم ما قد خلقته . ومع ذلك فإنك لا تزال فى قلى » .

## وحى الملك

. ليس هناك واحد آخر يعرفك إلا ابنك « إخناتون » . لقد جعلته عليها بمقاصدك وبقو تك » .

#### الرعاية العالمية

و العالم يعيش بصنيع يدك ، أنت الذي خلقتهم فمحما حمنها تشرق ويموت حينها تغيب ، لأن حياتك طول مدى نفسك والناس يعيشون بواسطتك . إن أعين الناس لا ترى الا جمالك حتى تغيب ، وكل عمل يطرح جانبا حينها تغيب في الغرب. وحينها تشرق ثانية فإنك تجعل كل كف تنشط لأجل الملك والخير في أثركل قدم، لأنك خلقت العالم وأوجدتهم لابنك الذي ولد من لحمك ملك الوجهين القبلي والبحرى العائش في الصدق، رب الأرضين

« نفر خبرو رع وان رع » ( إخناتون ) ابن «رع » العائش فی الصدق ، رب التیجان « إخناتون » ذو الحیاة الطویلة ( ولاجل ) کبری الزوجات الملکیة محبوبته سیدة الارضین « نفر ففر و آتون » ( نفر تیتی ) عاشت وازدهرت أبد الآبدین » .

و يحتمل ألا تمثل هذه الأنشودة الملكية العظيمة إلا قطعة منتخبة أو سلسلة منتخبة من شعائر «آنون » كما كانت تقام من يرم لآخر فى معبد «آنون » بتل العبارنة .

ومما يؤسف له أن هذه الانشودة لم تدون فى تلك الجبانة الا بمقبرة واحدة فقط. وقد فقد منها نحو، ثلثها من جراء تعدى المخربين من الاهالى الحالمين، ولذلك لم يصلنا من الجزء المفقود إلا نسخة حديثة نقلت من غير اعتناء وعلى عجل منذ خمسين سنة (أى فى سنة ١٨٨٣م).

وأما المقابر الأخرى فقد كتبت نقوشها الدينية بالنقل عن الفقرات والجمل التى كانت شائعة الاستعبال وقتئذ، والتى تنكوتن منها مجمل مذهب «آتون، كما فهمه الكتاب والرسامون الذين قاموا بزخرفة تلك المقابر. وعلى ذلك يجب علينا ألا ننسى أن البقايا التى وصلت الينا عن طريق جبانة « تل العبارنة » من مذهب «آتون »، وهى مصدرنا الرئيسى، قد مرت بشكل آلى بأيدى فئة قليلة من الكتبة المهملين غير المدققين ذوى العقول الخاوية الفاترة، بمن لم يخرجوا عن كونهم أذنا بالحركة عقلية دينية عظيمة . وفيا عدا هذه الانشودة الملكية غير بعض أن أولئك الرسامين كانوا يقنعون فى كل مكان بالقطع والنتف، التى نقلت فى بعض الاحوال من تلك الانشودة الملكية نفسها أو عن قطع أخرى، ويضعونها مرقعة فى هيئة أنشودة قصيرة، ثم ينقشونها كلها أو بعضها بدون أدنى تصرف، وهم يتنقلون من قبر إلى آخر.

ولماكانت المواد التي في متناولنا عن ذلك المذهب ضئيلة إلى هذا الحد، مع أهمية الحركة التي أماطت لنا عنها اللثام ، فإن تلك المعلومات الجديدة القليلة التي تمدنا بها تلك الأنشودة القصيرة، تعتبر ذات قيمة عظيمة (').

وقد عزيت تلك الانشودة فى أربع حالات إلى الملك نفسه ــ أى أن الملك يشاهد وهو ينشدها أمام «آتون». وهاك نصهاكما جاءت:

«أنت تشرق بحمالك يا «آتون» الحي يارب الأبدية

إنك ساطع وقوى وجميل

وحبك عظيم وكبير

أشعتك تمد بالبصركل واحد من مخلوقاتك

ولونك الملتهب يجلب الحياة الى قلوب البشر

عندما تملأ بحبك الأرضين.

إيه أيها الآله الذي سوى نفسه بنفسه

خالق كل أرض

وبارى كل من علها

حتى الناس وكل قطعان الماشية والغزلان

وكل الأشجار التي تنمو فوق التربة

فإنها تحيا عندما تشرق عليهم

وأنت الأب والأم لـكل من خلقتة

وعندما تشرق فإن عيونهم

ترى بو اسطتك.

<sup>(</sup>١) لقد جمعت الأنشودة القصيرة في متن مؤلف من كل القراءات في الجزء الثاني من كتاب المؤلف (De Hymnis in Solem) الذي لم ينشر بعد . وقد أضيف إلى ذلك المنسوخات التي نقلتها بنفسي . وكذلك قد جمع « دافيز » متنا مركبا من نقوش خمس مقابر في كتابه ( Amarna, Vol. IV, Pls XXXI!-XXXII ) . والترجمة التي أور دناها هنا مستقاة من كلا المصدرين .

إن أشعتك تضيء كل العالم وينشرح بسبب رؤيتك كل قلب عندما تشرق بصفتك سيدهم . وعندما تغيب فى أفق السهاء الغربي فإنهم ينامون كأنهم أموات ؛ رءوسهم ملفوفة بالغطاء وتقف معاطسهم حتى يعود شروقك في الصباح في أفق السماء الشرقي. وعندئذ يرفعون أذرعتهم إليك تعبدا، فإنك تجعل قلوب البشر تحيا بجمالك ، لأن الناس تحيا عند ما ترسل أشعتك ويكون جميع الكون في عيد : فالغناء والموسيق وتهليل الفرح تكون فى قاعة بيت بنبن<sup>(١)</sup> في معبدك في « أخيتاتون ، مكان الصدق ( ماعت ) الحائز لرضاك. فيه يقدم لك الطعام والمئونة ، ويؤدى لك ابنك الطاهر احتفالاتك السارة . يا « آثون » الحبي في مو اكبه الهجة ، كل ما خلقته يطرب أمامك ، ويفرح ابنك الجليل وقلبه في حبور .

<sup>(</sup>١) كان البنبن حجرا هرمى الشكل مثل الهرم الصغير الذى يتوج المسلة. وقد كان هذا الحجر يمتبر فى غاية القداسة ، وكان فى الأصل يحتل مكانة ممتازة فى المعبد أو فى بيت معبد الشمس الذى فى « هليو بوليس » وهذه الفقرة تدل على أن « أخناتون » قد أدخل فى معبد « تل العمارنة » بنبن مماثلا للذى كان فى « عين شمس » ( هليو بوليس ) .

آه يا «آتون » الحى المولودكل يوم فى السها. . إنه يلد ابنه الجليل ، وإن رع ، ( إخناتون ) : مثل نفسه دائما .

ابن و رع ، اللابس جماله و نفر خبرو رع وان رع ، ( إخناتون ) .

فأنا ابنك الذي تسر به،

والذي يحمل اسمك.

قو تك و بطشك يسكنان في قلمي ،

أنت يا د آنون ، العائش على الدوام . . .

لقد خلقت السماء العليا لتشرق فيها ،

لكي تشاهدكل ما صنعته

عند ماكنت لا تزال وحيدا (لا شيء غيرك).

آلاف الألوف من الانفس موجودة فيك لتحفظها حية ،

لأن مشاهدة أشعتك (١) هُو نفس الحياة في المعاطس.

وجميع الأزهار تحيا وكل ما تنبت الأرض

يصير ناميا لأنك تشرق.

فهی نشوی أمامك ،

وجميع الماشية تطفر على أقدامها ،

والطيور تطير في المستنقع من الفرح،

وأجنحتها التي كانت مطوية تنتشر ،

مرفوعة لآتون الحيّ تعبدا.

أنت ياخالق . . . (٢) .

فنى هذه الآناشيد نرى قوة عالمية ملهمة لم توجد من قبل، لا فى الفكر المصرى القديم ولا فى فكر أية مملكة أخرى. فهى تشمل فى مداها العالم كله.

<sup>(</sup>١) وفي رواية أخرى « أن النفس يدخل في المعاطس عندما تظهر نفسك لهم ».

<sup>(</sup> ٢ ) بقية هذا السطر قد فقدت . ولم يصل إلى هذا الحد من الحسة المتون لهذه الأنشودة الامتن واحد وتجده كذلك قد انقطع عند هذه النقطة .

ويقول الملك إن الاعتراف بسيادة إله الشمس العالمية كان هو كذلك أمر عالمي ، وإن جميع البشر يعترفون بسلطانه ، وكذلك قال الملك عنهم في لوحة الحدود العظيمة :

ر إن آتون ، خلقهم ( لنفسه هو ) . فجميع الأراضى وأهل بحر إيجة يحملون ضرائبهم وجزيتهم فوق ظهورهم إلى الذى أوجد حياتهم والذى بأشعته تحيا البشر وتستنشق الهوا. » .

فن الواضح أن ، إخناتون ، كان يريد بذلك دينا عالميا ، يحاول أن يحله مجل القومية المصرية التي سبقته ، وسارت عليها البلاد مدة عشرين قرنا مضت .

وبجانب تلك القوة العالمية ، نجدكذلك أن وإخناتون ، كان متأثرا تأثرا عيقا بأزلية إلهه . وكان الملك نفسه يتقبل — بسكينة واطمئنان — أنه نفسه مصيره للفناء ، فنراه فى باكورة حكمه فى و تل العارنة ، يعلن التعليمات الدقيقة الخاصة بدفنه فيما بعد الموت ، ويستجلها باستمرار فوق اللوحات التى أقامها على الحدود المصرية ، ولكنه مع ذلك كان يعتمد على علاقته الوثيقة بآتون ليضمن له شيئا من خلود إله الشمس ، ومن أجل ذلك كان يحتوى لقبه الرسمى دائما — بعد ذكر اسمه — على النعت الآتى : و ذو الحياة الطويلة ، .

على أنه فى بداية كل شيء قد بَرأ «آتون» نفسه من الوحدة الأزلية – أى أنه الحالق لكينونة نفسه – إذ نجد فى إحدى لوحات (١) حدود « تل العارنة » العظيمة أن الملك يسميه هكذا :

«سورى المكون من مليون ذراع
 ومذكرى بالابدية
 وحجتى فى إدراك الاشياء الابدية
 وهو الذى سوى نفسه بنفسه بيده هو
 والذى لايعرفه صانع

<sup>(</sup>١) هذه لوحات أقامها «إخناتون» على حدود مدينته «أخيتاتون» (تل العمارنة).

ونجد أن الأناشيد تبدى انسجاما مع هذه الفكرة وتميل إلى ترديد تلك الحقيقة القائلة :

« بأن خلق العالم الذي يلي ذلك قد حدث

حينهاكان الإله لا يزال وحيدا ( لا شيء غيره ) . .

وتكاد الكلمات : «حينها كنت لا تزال وحيدا (لا شي. غيرك) ، تكون ندا. بردد في تلك الآناشيد .

وهو الخالق العالمي الذي ذرأ كل أجناس البشر وميز بعضهم عن بعض في لغاتهم وألوان جلودهم، ولا تزال قوته المنشئة مستمرة تأمر بالخروج من العدم إلى الحياة حتى من البيضة الجامدة.

ولم يظهر عجب الملك من قوة إله الشمس المانحة الحياة بشكل بارز فى أى مكان آخر أكثر بما نجده مذكورا بسذاجة فى تعبيره عن تلك المعجزة ، التى تتمثل فى أنه داخل لحاء البيضة الذى يسميه الملك « حجر البيضة » – أى أنه فى هذا الحجر الذى لاحياة فيه – تجيب أصوات الحياة نداء أمر « آنون » فيخرج مخلوق حى بعد أن أنعشه النفس الذى يمنحه إياه ( ذلك الإله ) .

وتلك القوة المانحة الحياة هي مصدر الحياة والزاد الدائم، والواسطة المباشرة لها هي أشعة الشمس التي تجلب النور والحرارة إلى الناس وهذا الإدراك المدهش لقوة الشمس بصفتها منبع كل الحياة فوق الأرض يردد باستمرار دائم، إذ نرى الأناشيد تميل إلى الإمعان في ذكر أن أشعة الشمس قوة عالمية عتيدة على الدوام:

أنت في السماء ولكن أشعتك فوق الأرض أشعتك تنفذ إلى أعماق البحر الأخضر العظيم أشعتك فوق ابنك المحبوب.

ذلك الذى يجعل بأشعته الإبصار كاملا

إن مشاهدة أشعتك هي نفس الحياة في المعاطس

وطفلك ( يعنى الملك ) الذى ولد من أشعتك للقد سويته ( يعنى الملك ) من أشعة نفسك .

أشعتك تحمل مليونا من الأفراح الملكية وحينها ترسل أشعتك فإن الأرضين تكون فى فرح أشعتك تشمل الأرضين وحتى كل ما صنعته وسوا. أكان فى السهاء أم فى الأرض فإن كل الآعين تشاهده دائما وهو يملأ (كل الكون) بأشعته ويجعل كل البشر يعيشون » .

كما أن اعتباد مصر فى حياتها على النيل بداهة جعل من المستحبل تجاهل ذلك المنبع الحيوى فى عقيدة الملك و إخناتون ، والواقع أنه لا شى. يكشف لنا بوضوح قيمة عقيدة و إخناتون ، وميله إلى الاعتباد على العقل ، أكثر من أنه محا بلا تردد طائفة الاساطير والتقاليد التي كانت محترمة والتي كانت تقول بأن النيل هو الإله و أوزير ، عدة أزمان . ثم نسب الفيضان فى الحال إلى قوى طبعية يسيطر عليها ذلك الإله الذى يعبده ، وهو الذى خلق – بمثل قوى طبعية يسيطر عليها ذلك الإله الذى يعبده ، وهو الذى خلق – بمثل ذلك الإحتمام – للبلاد الاخرى نيلا آخر فى السماء .

وقد تجوهل الإله « أوزير ، كليـة ، فلم يذكر قط فى كل الوثائق الإخناتونية ، بل ولا فى أي قبر من قبور « تل العمارنة » .

بهذه الآراء الأخيرة ينتقل تفكير « إخناتون » إلى ما وراء الإدراك المادي المحض لنشاط الشمس فوق الارض ، ويقدر مبلغ اهتمام « آتون » الابوى بجميع المخلوقات .

وهذا النفيكير هو الذي يرفع من شأن الحركة التي قام بها « إخناتون » إلى حد بعيد فوق كل ماكانت قد وصلت إليه ديانة قدماء المصريين أو ديانات الشرق بأجمعه قبل ذلك الوقت . فقد كان إله الشمس في نظر « إبور » راعيا , شفيقا ،كما تقدم ذكره فيما سبق ،كما كان الناس في نظر « مريكارع » -كما سبق ذكره أيضا \_ قطعانه التي من أجلها صنع الهواء والماء والطعام . ولكننا نجد أن « إخناتون » يذهب إلى أبعد من ذلك ، حيث يقول لإله الشمس : « أنت

أب وأم لكل ما صنعت » . وهذا التعليم هو الذى مهد الطريق لكثير من التطور الذى ظهر في الديانة فيها بعد حتى إلى عصرنا الحالى .

فكان جميع العالم الحى ، فى نظر تلك الروح الحساسة التى كانت تدب فى نفس ذلك الحيالى المصرى ، يملؤه شعور قوى بوجود « أتون » مع التقدير لشفقته الآبوية . فستنقعات السوسن ، بأزهارها النشوانة التى تينع بإشعاع «آتون » الآخاذ ، وطيورها التى تنشر أجنحتها تعبداً « لآتون » الحى ، والماشية التى تطفر فرحة فى ضوء الشمس ، والسمك الذى يثب فى النهر مرحبا بالنور العالمي الذى تنفذ أشعته » حتى فى وسط البحر الآخضر العظيم ، «كل أولئك تكشف لنا عن مدى إدراك « إخناتون » لذلك الوجود العالمي للإله وسيطر ته على الطبيعة ، وعن إدراك باطني لذلك الوجود عند كل المخاوقات .

وهذا النقدير لتجلى قوة الله في العالم الحسى هو مثل الذي نجده بعد ذلك العهد بنحو ٧٠٠ أو ٨٠٠ سنة في المزامير العبرية ، ومثل ما جاء على لسان شعراء الطبيعة بيننا منذ عصر « ورد زورث » (١) (wordsworth) ، ومن الظاهر أن أعمق المصادر لقوة تلك الثورة العظيمة – بالرغم من أصلها السياسي – يرجع إلى اعتمادها على التأمل في عالم الطبيعة ، كما نراه في الحض على « تأمل سوسن الحقول» . ولان « إخناتون »كان رجلامأخو ذا بالإله ، فقد انقاد عقله بحساسية وإدراك مدهشين إلى ما حوله من المظاهر المرئية الدالة على وجود الإله ، فقد كان مأخو ذا بجال النور الآبدي العالمي ، ولذلك نرى أشعته تغمره في كل أثر صور عليه من آثاره التي بقيت لنا . واقتصر في ذلك على شخصه وعلى الملكة وأولاده ، لأنه كان يدعى لنفسه علاقة مع إلحه لا يشاركه فيها أحد . فهو الذي مدعو ربه بقوله :

« ليت عينيّ تقران بمشاهدته يوميا

. حيىما يشرق فى بيت « آثون·» هذا ويملؤة

<sup>(</sup>۱) « وردزورت » شاعر المجليرى ( ۱۷۷۰ — ۱۸۵۰ ) وهو مشهور بأشعار. فی وصف الطبیعة .

هو بأشعته هذه ــ هذا النيل في حبه ــ ويرسلها على في حياة راحية أبد الآبدين »

ويمرح الملك فى ذلك النور ، الذى وحده أكثر من سرة مع الحب ، كا هو الحال هنا ، أو مع الجمال باعتباره البرهان الظاهر الدال على وجود الإله ، وذلك بنشوة قل أن يكون لها نظير ، وفرح يبلغ حد الوله كالذى كانت تشعر به روح كروح ، رَسْكِن » (١) عندما كان ينعم النظر فى النور ، فقد وصف ، رسكن » النور وهو يسطع فوق المناظر الطبعية الجميلة ، قال :

والنور المتنفس الحي المبتهج

الذى يشعر ويتسلم ويفرح ويعمل

ويختار شيئا وينبذ آخر

ويبحث ويجد ويفقد ثانية

متنقلا من صخرة إلى صخرة

ومن ورقة شجر إلى ورقة

ومن موجة إلى مُوجة

متوهجا أو بارقا أو متلالئا

بحسب مايصيب أو (كما في أقدس مظاهره ) يكون ممتصًا ساتراً لـكل

شيء في كمال سكونه العميق،

وعندئذ نراه يفقد ثانية في حيرة وشك وظلمة

أو يمحى ويختني واقعا في حبائل الضباب الجارف

أو يذوب في الهواء مكتئباً ،

ولكنه ــ سوا. أكان متأججا

أم خافتاً ، لامعا أم ساكنا ...

هُو النور الحي، الذي يتنفس في أعمق سكونه،

وهو النور الذي ينام ولكنه ّلا يموت أبدآ »

<sup>(</sup>١) هو « جون رسكن » المكاتب الإنجليرى الشهير ( ١٨١٩ – ١٩٠٠ ). وعتاز بنقده وطول باعه في المكتابة عن الفن .

فنجد فى هذا الوصف الافتنان الحديث بهجة النور، وهو الإنجيل الحقيق لجمال النور، الذى كان أول مبشر به هو ذلك الخيالي الوحيد وإخناتون ، الذى عاش فى خلال القرن الرابع عشر ق . م . ، وقد كان من الجائز كذلك فى نظر وإخناتون ، أن النور ينام ، كما يتعنح من قوله : « يذهب خالق الأرض ليستريح فى أفقه » ، غير أنه كان ( فى نظر ه كما كان فى نظر و رسكن » )(١) و ينام ولكن لا عوت قط ، .

وقد نجح الاستاذ « زيته ، فى ترجمة فقرة مهشمة فى الانشودة الكبرى فأظهر معناها بأنه بالرغم من أن الظلمة قد خيمت والناس قد نامت فإن « إختاتون ، يمكنه أن يشعر به ، حيث يقول ، ومع ذلك فإنك لاتزال فى قلبى ، •

فتلك الناحية من حركة ، إخناتون ، تدل إذن على أنها إنجيل الجمال والرافة في نظام الطبيعة ، وإدراك لرسالة الطبيعة إلى روح الإنسان ، مما جعلها تعتبر أقدم النهضات التي نسميها ، الرجوع إلى الطبيعة » ، وهي التي ظهرت في إنتاج أمثال الفنائين « ملت » (Wordsworth) و « بربيزون (Barbizon) ، أوفي آراء « وردزورث » (Wordsworth) وأخلافه . فالرسامون في ذلك الوقت كانوا يصورون حياة المستنقعات البرية بروح جديدة تختلف عن روح السرور الهادى الذي صور به رسامو « مصاطب الأهرام » ، تلك الصور الهادئة التي تمثل نزهات الاشراف في حقول البردي ، مما تتحلي به جدران ضرارات قبورهم بالجبانة المنفية الكائنة « بسقارة » .

وأما الصور التي رسمت فوق الجص وتزين رقعة قاعة قصر و إخناتون ه ذات الأعمدة وبتل العبارنة ، ففعمة بروح مرح جديدة تسود الحياة ، وتشعرنا عند رؤيتها بشيء من العاطفة القويه التي أنارت يد الفنان وهو يرى بعيني ذهنه الثور الوحشي يقفز في أدغال البردي ضاربا برأسه نحو الطيور الهلوعة المشقشقة فوق يراع المستنقع كأنها تؤنب ذلك الطفيل الفنظ الذي ينزل الضرر بأوكارها .

Ruskin, Modern Painters, Vol. I, P. 250 (New York : أنظر) (١) 1873).

ولكن مما يؤسفنا أشد الأسف أن تلك النقوش الفاخرة التي كانت تتألق فيها الحياة والحركة، والتي طالما تمتعت بهما أعين الناظرين في عصرنا الحالى و بتل العمارنة ، قد دمرت إلى الأبد بأيدى أولئك المخربين الأحداث من أهالي القرى المجاورة لبلدة « تل العمارنة » .

وهذه الروح الجديدة ـ في عصر إخناتون ـ التي استعدت إلهامها من جمال الطبيعة وفيضها ، كانت كذلك ذات حساسية شديدة لحقيقة الحياة الإنسانية والعلاقات البشرية ، دون تأثر بشي. من العرف أو التقاليـد ، إذ مثلت بدون تسكلف أو تحفظ علاقات « إخناتون ، الطبعية البهيجة بأسرته ، وظهر ذلك حتى فوق الآثار العامة ؛ فقد عثر على تمثال صغير غير تام الصنع في مصنع أحد المثالين الملكيين « بتل العمارنة » ، لم يقتصر فيه صانعه على تمثيل الملك جالسا وابنته الصغيرة فوق حجره وهوا يضمها كما يضم الأب الملكي أميرة صغيرة ، بل مثل الفرعون وهو يقبل ابنته الصغيرة كما يُفعل ذلك أى والدمعتاد . وليس من الصعب على الإنسان أن يتصور الحنق والهلم اللذين أثارتهما مثل تلك الصورة الملكية في شعور طائفة المحافظين على التقاليد في عصر « أخناتون » ، وهم أولئك الأشراف من رجال التقاليد في البلاط الملكي الذين يرون وجوب تصوير الفرعون كما جرى تصويره من ألني سنة في هيئة حضرة سامية جالسة في جلال جامد ، أي في صورة شخصية رزينة مقدسة لا يشوبها أي مظهر من مظاهر المشاعر البشرية أو جهات الضعف الإنسانية . وقد بقي محفوظا لنا للآن ذلك الكرسي الجميل الذي جي. به من قصر « تل العمارنة » وأودع في مقبرة « توت عنخ آمون » ، وهو مزين بمنظر يظهر فيه الملك الشاب جالسا في استرخاء محالة تدل على التبسط وعدم التكلف ، إذ نشاهد إحدى ذراعيه ملتى بها فى استهتار فوق ظهر كرسيه ، وأمامه الملكة الشابة الجميلة واقفة وفى يدها إناء صغير من العطور تصب منه برشاقة أنيقة بضع نقط من الطيب فوق ملابس زوجهــا الملك. ونجد هاهنا لأول مرة فى تاريخ الفن منظرا موضوعه العلاقات الإنسانية ، اتخذ فيه الفن المعتبر الحياة الإنسانية موضعا لبحثه. وهذان مثلان فقط من بين الامثلة العديدة التي يمكن ذكرها للاستدلال على شخصية « إخناتون » القوية واستعداده لطرح قيود التقاليد بغير أدنى تردد في سبيل تأسيس عالم من الأشياء على حقيقتها الفطرية السليمة.

ولذلك نرى من المهم أن نلاحظ أن « إخناتون ، كان رسو لا لـكل من عالمي الطبيعة والحياة الإنسانية . فـكان مثله في ذلك مثل « عيسي » استقى دروسه من سوسن الحقل وطيور الهواء وسحب السياء من جهة ، ومن المجتمع الإنساني الذي يحيط به من جهة أخرى ، كما يتمثل في مثل قصة « الابن المبذر » (١) أو « المرأة التي أضاعت قطعة نقودها » (٣) . وعلى أو « العرب السامري » (٢) أو « المرأة التي أضاعت قطعة نقودها » (٣) . وعلى

<sup>(</sup>١) ذكرت قصة الابن المبذر في إنجيل لوقا (الاصحاح ١٥ – ١١ – ٣٣) وتتلخص في أن رجلا غنيا كان له ولدان أحدها مستقيم الحال والثاني جاميح ، وقد استولى الثاني على ما يستحقه من المال وترك بيت والده ولم يلبث أن أضاع كل ما يملك في الفساد ولم يكن لديه في النهاية ما يقتات به ، غير أنه قدم وعاد إلى بيت والده وطلب إليه أن يكون خادما عنده لأنه لا يستحق أن يكون ابنه ، ولكن الأب بدوره فرح لندم ولده وعودته إلى بيته فأقام له وليمة قرحا به . أما الابن الطيب فإنه غضب من تصرف والده ولكن والده أجابه قائلا يابني إنك معى وكل ما أملك هولك ومن الصواب أن تفرح وتسر لأن أخاك هذا كان ميتا وعاد إلى الحياة ثانية وكان قد فقد ثم وجد .

<sup>(</sup>۲) أما السامرى الطيب فقد ورد ذكره كذلك في إنجيل لوقا (إصحاح ۱۰ – ۳۰ – ۳۰ – ۳۰ وذلك أن رجلا كان مسافرا من «أورشليم » إلى «أريحا » فهاجمه اللصوص وسرقوا متاعه وتركوه مشرفا على الموت على قارعة الطريق . وقد مر بالرجل الجريح قسيس ولكنه لم يساعده . ومر به كذلك «لاوى » ولم يأخذ بيده . ولكن مر به في النهاية سامرى فأشفق عليه عندما رآه ، وضمد جراحه و حمله على حماره إلى أن أتى به إلى فندق واعتنى به ، وفي الغد أعطى صاحب الفندق دينارين وقال له اعتن به ومها أنفقت أكثر " فمند رجوعى أوفيك حقك .

<sup>(</sup>٣) وقصة المرأة التي أضاعت قطعة نقودها كذلك مذكورة في إنجيل لوقا (٣) وقصة المرأة التي أضاعت علك عشر قطع من الفضة ففقدت واحدة منها . وبدلا من إهالها فإنها أضاءت شمعة وكنست كل البيت بمكنسها وبحثت بعناية حتى عثرت على قطعة النقود . وعندند نادت كل أصدقائها وجيرانها قائلة لهم : افرحوا معى لأنى عثرت على قطعة النقود التي كنت قد فقدتها .

ذلك النمط استقى ذلك الرسول المصرى القديم الثائر تعاليمه من التأمل في مشاهد عالمي الطبيعة والحياة الإنسانية معا.

ومع أن الفن المعبر عن تلك الحركة الثورية التي كان زمامها في يد إخناتون ، قد وجد مر تعا جديدا في حياة الإنسانية ، فقد كان هناك شيء كثير لم يكن في مقدور « إخناتون » أن يتجاهله من التجاريب المصرية عن المجتمع البشرى . فقد قبل « إخناتون » عن طيب خاطر المذهب الشمسي الموروث الذي ينطوى على نظام خلق عظيم ، وإذا كنا قد خصصنا في همذا المختصر التاريخي للأخلاق عند قدماء المصريين جزءا لا بأس به عن « عقيدة التوحيد ، الإخناتونية الثورية ، فما ذلك إلا لأن تلك الحركة التوحيدية هي ذروة التقدير القديم للنظام الخلق الذي نودى به على لسان المفكرين المصريين المقدماء الذين عاشوا في عهد الأهرام وأسسو عملكة عظيمة من القيم الخلقية العالمية التي تتمثل في تلك الكلمة الشاملة الجامعة « ماعت » ( العدالة ) التي أوجدها إله الشمس في « هليو بوليس » . وقد بني هذا التوحيد الجديد على أسس ثلاثة :

أولها : كما رأينا كان سياسيا ، حتى أن اسم إله الشمس الجديد كان يوضع في الطغراء الفرعوني باعتباره شعارا ملكيا مزدوجا .

والثانى: اعتبار سلطان إله الشمس وسيطرته العالمية قوة طبعية ملموسة حاضرة فى كل مكان تتمثل فى حرارة الشمس ونورها.

والثالث : كان التطور المنطق لمذهب. هليو بو ليس ، الخاص بالنظام الخلق ، الذي كان أقدم من عهد ، إخناتون ، بنحو ألني سنة .

بق علينا الآن أن نفحص آخر هذه الأسس الرئيسية التي قام عليها التوحيد عند و إخناتون ، . على أننا عند هذه النقطة نشعر بقلة ما لدينا من المصادر المدونة وضآ لتها ، وإن كانت هذه المصادر النادرة التي بقيت لنا من ذلك العصر تكشف لنا عن مدى التقدم في تفكير ذلك الملك الشاب خلال نصف الجيل الذي حكمه .

ولا يمكن الباحث أن يظن أن حركة حية نامية ذات تقدم مثل الحركة التي قام بها . إخناتون ، لم تكن قد أنتجت أبحاثا دونت فيها تعاليمه ، بل إن لدينا

من الدلائل ما يثبت وجود مثل تلك الأبحاث. فني مقابر ، تل العبارنة ، التي ولع أشحابها من أشر أف رجال البلاط الأخناتوني بأن يرسموا فوق جدرانها ماكانت عليه علاقاتهم مع مليكهم ، نجدأ نهم كانوا يشيرون باستمرار إلى ذلك المذهب الجديد ، ولم يكن لديهم للتعبير عنه إلاكلمة واحدة وهي كلمة ، النعليم ، وهذا التعليم منسوب للملك وحده . ولا يمكن أن يتسرب إلينا شك في أن ذلك التعليم هو الاسم العام للبيان الرسمي لمذهب « إخناتون ، الذي كتب طبعا في رسالة من نوع ما على أوراق البردى .

على أنه بعد سقوط « إخناتون » لم يترك أعداؤه حجرًا واحدا لم يقلبوه لإزالة كل أثر باق يدل على حكمه الممقوت عندهم، وقد دمروا بطبيعة الحال مخطوطات الملك هذه المدونة على البردى. وأما معلوماتنا عن تلك الحركة من ناحية العقائد الدينية فهى مستقاة بأجمعها من نتف وقطع وقعت لنا عرضا، ويخاصة تلك الأناشيد التي زين مها أشراف رجاله جدران مقابرهم.

وحبنها نقرأ أنشودة «آتون» العظمى لأول مرة يدهشنا أن مثل هذه الانشودة ، التى تعبر عن الوحى الدينى ، لا تشتمل الاعلى اشارات قليلة عن موضوع الأخلاق والسلوك الإنسانى ، وهو الذى كان قد احتل مكانة بارزة — كا نعلم — بين عناصر الديانة الشمسية الهليو بوليسية التى تضرب إليها حركة « اخناتون » الدينية بوشائج قوية ، ويرجع السبب فى ذلك إلى أن القوة الرئيسية التى حركت روح « اخناتون » كانت العاطفة .

والواقع أن ثورة « اخناتون » كانت فى روحها أو لا وقبل كل شى عاطفية بدرجة قوية ، نجد هذه الحقيقة ظاهرة جلية فى الآناشيد ، كما نجدها كذلك بارزة جدا فى الفن . فعندما يرسم لنا أحد فنانى « تل العبارنة » صورة « اخناتون » أو أحد رعاياه وهو يتعبد ، رافعا ذراعيه تضرعا إلى إله الشمس ، فإن وسائله العاطفية فى مثل تينك الذراعين المر فوعتين تبلغ فى شدة جاذبيتها روعة ذراعى « إلونورادوز » (٢) (Eleonora Duse) حينها تبسطهما باستعطاف لاستقبال محبوبها

<sup>(</sup>١) « الونورا دوز » ممثلة ذائعة الصيت فى الروايات المحزنة ، وهى فرنسية الأصل عاشت فى أواخر القرن الناسع عشر م . وقد كانت مشهورة على وجه خاص بعمق =

«أرماندو » (Armando) . فالذى كان يعبده « إخناتون » هو جمال إله الشمس و فيضه ، وهذه العاطفة هى التى نقلتها إلينا أناشيد « تل العبارنة » ، فهى لذلك لا تحتوى على لاهوت أو خلقيات اجتماعية . وبالرغم من ذلك فإنه من الواضح تماما أن « إخناتون » قد قبل قبولا شاملا اعتناق الخلقيات الهليو بوليسية ، التى كانت قد بلغت الذروة فى سموها ، بل انه فى الواقع أبرز النظام الخلق للنعاليم الشمسية القديمة فى شكل أوضح بماكان عليه فى أى وقت ، كان قبل حكم « احناتون » .

على أن علاقة حركة « إخناتون ، هذه الوثيقة باللاهوت الهليوبوليستى ظاهرة فى كل نواحيها . فقد كان توحيدالسلالة الملكية بسلالة إله الشمس على يدكهنة ، هليوبوليس ، في متون الأهرام ، وماتر تب عليه من اعتباركل فرعون ابنا لإله الشمس ، قد نقل إلى الإله «رع» كا ذكر نا من قبل صفات الحكم الكريمة التي تشبع بها فراعنة العهد الإقطاعى . فني ذلك الحين كان الفرعون قد صاد « الراعى الطيب ، أو «راعى الماشية الطيب » . وهذه الصورة التي تنطق بعطف الملك الأبوى وحمايته لرعاياه قد نقلت إلى «رع » ، وبذلك اكتسب «رع ، لنفسه ، بشكل مدهش ، صفات إنسانية وعطفا أبويا نتيجة لذلك التطور الذي حدث في تصوير الملكية في العهد الإقطاعي .

وبذلك كانت تلك القوى الاجتماعية التي أوجدت هذا المثل الأعلى للملكية ، هي المؤثرات النهائية التي — بمعونة الملكية — قد زادت من سلطان «رع ، وأكسبته صبغة إنسانية ، بعد أنكان مركزه قبل ذلك سياسيا لايخرج عن كونه فكرة آلية مهملة . فكأن هذه الصفة الانسانية التي كسبها «رع » كانت قريبة من التي كان ينشدها «أوزير » نفسه .

وكانت التعالميم الآخنانونية منجذبة بكليتها نحو هذا الميل الذي ينعطف إليه المذهب الشمسي، إذ قد عثرنا على أنشودة للشمس من عهد والد « إخنانون »

<sup>=</sup> عاطفتها والابداع الذي كانت تمثل به أدوارها العاطفية . أما « أرماندو » فهو بطل في إحدى الروايات التي جعلت « إلونورا دوز » ذات شهرة عالمية .

سمى فيها إله الشمس « الراعى الشجاع الذى يرعى قطعانه ، ، وهذه إشارة تربط بوضوح مذهب «آتون » بالحركة الاجتماعية الخلقية التى ظهرت فى العهد الاقطاعى .

وحينها نعيد إلى ذاكرتنا الآن الأصل الهليوبوليسي لماعت ( الحق ، الصدق ، العدالة ) التي صارت تمثل في إلهة ، هي بنت إله الشمس ، يجب أن نلاحظ ماجاء في كتاب الموتى من أن جماعة الآلهة الذين يجلسون في قاعة «ماعت » لا يوجد بأجسامهم إنم ولا بهتان وأنهم يعيشون على الصدق «ماعت »، وهناك يؤكد الميت براءته لأولئك الآلهة بقوله : « إنى أعيش على الصدق وأتزود من صدق ( أو عدالة ) قلى » .

فهذا المذهب الشمسي الذي كان يشد أزره أولئك الآلهة في هليوبوليس ، قد اعتنقه الآن « إخناتون ، بجوارحه ، حتى انه كان على الدوام يذيل اسمه الملمكي الرسمي في كل آثار الدولة العظيمة بهذة المكلمات : « العائش على الصدق ( ماعت ) »، وهذا النعت الهام الذي ألحق باسم « اخناتون » جعله الممثل الرسمي والمعاضد للنظام الخلق القومي العظيم ، الذي تصوره كهنة المذهب الشمسي قديما في دهليوبوليس، في عهد يرجع تاريخه إلى عصر الآهرام، وألبسه المفكر ون الاجتماعيون والرسل في العهد الإقطاعي المصري أهمية خلقية فاقت ماكان عليه في أي زمن من قبل . فإذا أعدنا إلى ذاكر تنا ماكان يرمي إليه من وراء من النسلط على سائر العالم بلا برهان ، ظهر لنا أن ماكان يرمي إليه من وراء إضافته تلك المكلمات إلى اسمه الملكي إنما هو امتداد سلطان النظام الخلق القديم القومي حتى يصير نظاما مسيطرا على سائر العالم الدولي العظيم الذي كان هو سيده إذ ذاك .

وبذلك نجد أن سيطرة مملكة الشمس القديمة للقيم الحلقية ، وقد امتدت إلى حدودها العالمية المنطقية ، وأن « التوحيد ، الذىكان منطويا فى ثنايا تعليم كهنة هليو بوليس ، قد نطق بهما . « إخنا تون ، نطقا لا إبهام فيه ولاخفاء .

وتمشيا مع هذه الحقيقة قد سمى « إخناتون ، عاصمة ملكم الجديدة في

قل العمارنة و مقر الصدق (ماعت) »، كما جاء فى الأنشودة القصيرة و قدكان أتباعه على علم تام باعتقاده المنين فى وماعت » ولذلك كان رجال البلاط الملكى يعظمون « الصدق » كثيرا ، إذ يقول أحد أعلام أعوان الملك ، وهو رآى » الذى قام بخلع الملك و توت عنخ آمون » فيما بهد عن عرشه :

« إنه ( يعني الملك ) أحل الصدق في جسمي

وإن الذي أمقته هو الكذب

وأنى أعلم أن ، وان رع ، ( يعني إخناتون ) يمرح

فيه ( يعني الصدق ) · »

ثم يؤكد نفس هذا الرجل أن إله الشمس: « قلبه صراباح الصدق و أن الذي يلعنه هو الكذب » .

كما يذكر لنا موظف آخر فوق جدران قبره فى « تل العارنة » : « سأ تكلم لجلالته ( لانى ) أعلم أنه يعيش فيه ( أى فى الصدق ) وأنى لا أفعل ما يكرهه جلالته لأن الذى أمقته

هو حلول الكذب في جسمي

ولقد قررت الصدق لجلالته لأنى أعرف أنه يعيش فيه .

إنك ورع ، والد الصدق ....

وأنى لمآخذ رشوة للكذب

كما أنى لم أقص الصدق لأجل الرجل العسوف » .

ويجب أن نذكر هنا مرة ثانية حكدليل هام على تفانى « إخناتون » في الصدق حلى الله لم يقصر فضيلة الصدق على السلوك الشخصى فحسب ، بل أدخله كذلك في ميدان الفن ، حيث صارت له فيه نتائج ذات آثار بارزة في التاريخ .

وعلى ذلك كان ورع ، لا يزال فى ذلك الانقلاب الذى قام به و إخناتون ، المنشى و المحاضد للصدق أو الحق ( ماعت ) ، أى لذلك النظام الخلق والإدارى كما كان الحال منذ أكثر من ألنى سنة مضت . وإذا كنا لم نسمع عن حساب الآخرة فى مقابر و تل العبارنة » ، فن الواضح أن ذلك إنما يرجع إلى نبذ

سابه الرالم براد الله الالحة وعلى رأسهم وأوزير ، ، من كانوا يؤلفون هيئة المحاكمة في حساب الآخرة بشكلها الموضح في كتاب الموتى . فأولئك الآلهة قد بادوا الآن ، واحتى حلى ما يظهر حسمنظر المحاكمة التمثيلي باختفائهم ، وإن كان من الواضي أن المستلزمات الحلقية في المذهب الشمسي حد الذي تشأت فيه فكرة المحاكمة في الآخرة وانتشرت حلم تعته المطالبة بها في التعاليم الاخناته ثية ولم نفتر .

وكدلك الخلة التي قام بها الكهنة على عالم الأخلاق بالعوامل السحرية الآلية لضمان براءة الميت فيها بعد الموت ، فقد أقصاها « إخناتون » بداهة عن تعاليمه ، فصارت الجعل القلبية ( الجعارين ) ، الى كانت مألوفة من قبل ، لا ينقش فوقها التعاويذ السحرية لإخماد وحى « الضمير ، عند المتهم ، بل صارت آنثذ ينقش فوقها أدعية بسيطة موجهة إلى « آتون » طلبا لحياة طويلة وعطف وطعام . وما ذكرناه عن « الجعل » ( الجعارين ) ينطبق تماما على الدى وسعين ) ، التي هي تماثيل صغيرة كان الغرض منها القيام بالأعمال بدلا من الميت إذا طلب لذلك فيما بعد الموت في الحياة الآخرة .

وإذا فكرنا مليا فيما ذكر نجد أن أمثال تلك التغييرات الاساسية تبسط أمامنا عظم المد الجارف، من الفكر والعادات والتقاليد الموروثة عن الأقدمين، الذي تحول عن مجراه على يد ذلك الملك الشاب الذي كان يقود ذلك الانقلاب، وأننا إنما نبدأ في تقدير قوة شخصية واخناتون والعظيمة عندما ندرك هذه الناحية من حركته الدينية إدراكا واضحا فقد كانت الوثائق الدينية قبل عهده تنسب عادة إلى الملوك القدامي والحركاء الاولين، وكانت قوة أي عقيدة ترتكز بوجه خاص على ما يعزى إليها من الاقدمية الساحقة وعلى قدسية العادة العريقة في القدم وقد كان معظم تاريخ العلم حتى عهد وإخناتون عبارة عن سير الحوادث بمجرد سطوة التقليد الذي كان سلطانه لا يعارض وليس لدينا الحوادث بمجرد سطوة التقليد الذي كان سلطانه والمهندس العظيم وإحمت النياء بالاحجار فأقام أول مبني من الحجر ، وهو الذي أدخل على فن العهارة البناء بالاحجار فأقام أول مبني من الحجر ، وهو

ذلك القبر الهرمى الشكل الذى يرجع تاريخه إلى القرن الثلاثين قبل الميلاد . وفيها عدا هذه الشخصية من المصريين الاقدمين لم يكن الناس سوى نقط من المها. في تيار الحياة الجارف العظيم .

فإذا استثنينا و إمحتب، هذا كان و إخناتون ، أول شخصية مستقلة ظهرت فى التاريخ ، فإنه قد أحرز مكانته السامية بنفاذ بصيرته وحسن تدبيره و تفكيره العقلى ، ثم نهض بنفسه علانية وقام فى وجه كل التقاليد و نبذها ظهريا . ولم يلجأ فى توطيد مذهبه الجديد إلى أية وسيلة من وسائل الاساطير والروايات العتيقة السائدة عن سلطان الآلهة ، ولا إلى شى من العادات القديمة التى اكنسبت قداسة بمر الدهور ، بل اعتمد فقط على البراهين العتيدة الظاهرة الدالة بنفسها على سلطان إلهه وهى أدلة ظاهرة للعيان أمام الجميع .

وأما من جهة التقاليد، فإنه اجتهد فى القضاء عليها أينها وجد فى السجلات التى يمكن الوصول إليها أى مظهر مادى الآلهة الآخرى. على أن هذه السياسة، التى كان قوامها الهدم إلى هذا الحد، كان لا بدحتها من أن تصادف معارضة قوية فتاكة. وسنفحص الآن بعض عوامل تلك المعارضة.

## الفيصال تبارس عشرته

## سيقوط « إخناتون »

## عصر انتشار التنسك الشخصي – الكهانة وخاتمتها

قامت حركة « إخناتون ، بين شعب عظيم ما لبث أن وقف مجرى حياته فِحْلَةُ ، وحول إلى اتجاه غريب عنه بالرغم من قوة اندفاعه التي كانت لا تكاد تقاوم . فأصبحت أماكنه المطهرة وقد عبث بها ، ومزاراته المقدسة المحاطة بذكريات آلاف السنين وقد أوصدت وطردت كهنتها ، كما صودرت الإموال المربوطة على القرابين والمعابد، ومحى ذلك النظام العتيق جملة واحدة . فني كل مكان كانت طوائف بأجمعها تسير مدفوعة بالغرائز التي تجرى في أجسامهم منذ قرون لا يحصيها العد وفق عادات وأخلاق موروثة ، فإذا ذهبوا إلى أماكنهم المقدسة وجدوهاكأن لم تغن بالامس، وهناك يقفون ذاهلي العقول أمام تلك المعابد القديمة الموصدة الابواب . و تلك القاعات المبجلة عند القوم منذ الطفولة . الأولى ، والتي كانت فيما مضى تزخر بأفراح الجماهير أيام الأعياد المقدسة في «أسيوط»، قد صارت الآن صامتة خاوية . وفي كل يوم، عندما كانت المواكب الجنازية تعرج على حافة الصحراء وفوق هضبة الجيانة كانت تفاجأ بأن . أوزير ، ذلك المعزى والصاحب العظيم والمحامى عن الأموات أمام كل خطر، قد نني من البلاد ولم يعد في إمكان أي إنسان أن يذكر اسمه وحتى فىالايمان التيكان يعقدها القوم ، وهي التي اختلطت بدماثهم مع ألبان أمهاتهم في الرضاعة ، فإنه كان محظورا عليهم أن تخرج من شفاههم تلك الأسماء الني تكاد تنطق بها ألسنتهم عفوا، فكان لابد ألا يشتمل اليمين القديم أمام القاضي في المحكمة إلا على اسم الإله «آتون، فقط. فكانكل ذلك في نظر القوم كا لو طلب الآن إلى رجل من عصرنا أن يعبد . س ، ويحلف باسم . ص . . ولا بدأن كثيراً من الكهنة المنذمرين الذين كانوا يكظمون غيظهم الشديد في صدورهم، قد مزجو اسخطهم ذلك بسخط طوائف بأسرها من الباعة وأصحاب الحرف الحانقين ،كالخبازين الذين لم يعودوا يكسبون عيشهم من بيع « فطائر الشعائر » \_ كما كان قديما \_ خلال أيام الأعياد التي كانت تقام في المعابد، وكالصناع الذين لم يعد في مقدورهم الآن بيع تعاويذ الآلهة القدامي عندأبواب المعابد ، وكالحفارين المرتزقة الذين أصبح ماصنعوه من تماثيل الإله « أوزير » مكدسا تحت الاتربة المتراكمة في عدة من المعامل التي صار عاليها سافلها ، أو كجارى الجبانة الذين وجدوا أن ما صنعوه من شواهد القبور المزخرفة بالنقوش الزاهية المنقولة من كتاب الموتى قد استبعد من مدينة الأموات ، وكالكتاب الذبن كانت لفاتفهم البردية المخطوطة المنقولة من كتاب الموتى أيضا - تعد إذ ذاك - لعنة لمن يستعملها إذا كانت ملوءة بأسماء الآلهة القدامي ، أو إذا كانت تحمل كلمة الإله بصيغة آلجع ، وكرجال الكهانة المسرحيين والممثلين الذين صاروا يطردون من تلك الأماكن المقدسة في الآيام التي اعتادوا فيها أن يمثلوا للشعب تمثيلية والمأساة الاوزيرية ، ، وكطوائف الحجاج المتذمرين في « العرابة المدفونة ، بمن كانوا يعتزمون الاشتراك في تلك التمثيلية التي تعبر عن حياة «أوزير » وموته ثم بعثه بعد الموت ، وكالمشعوذين الذين حرموا كل أمهم تجارتهم الخاصة بالاحتفالات السحرية التي كانت تستعمل بنجاح منذ أيام أقدم الملوك منذ ألني سنة ، وكالرعاة الذين صاروا لا يجسرون بعد أن يضعوا رغيفا وإناء من الماء تحت شجرة راجين بذلك الفرار من غضب الإلهة التي تسكن تحت الشجرة والتي كان في مقدورها أن تنزل المرض بأهل المنزل عند غضمًا ، وكالفلاحين الذين صاروا يخافون أن ينصبوا تمثالًا ساذجاً. « لأوزير » في الحقل ليطردوا به الشياطين المؤذية المسببة للجدب والقحط، وكالأمهات اللائي يخشين وهن يدللن أطفالهن عند الشفق أن ينطقن بتلك الأسماء المقدسة القديمة وبالصلوات التي تعلنها في طفو لنهن ليبعدن عن صغارهن شياطين الظلام الراصدة لاختطافهم. وفى وسط هذه البلاد جميعها، وقد عمتها ظلمة سحب التذمر الخانق ، ضرب ذلك الملك الشاب المدهش هو ومن حوله

من تلك الطائفة المؤيدة له ، سرادق دينه فى رائعة النهار ، وفى هدوء لا شعو ر معه بذلك الظلام الدامس ، الذى شملكل ما يحيط به والذى يزداد فى كل يوم ظلمة منذرة بعظيم الخطر .

فإذا رسمنا حركة « إخناتون » ، ومن خلفها ذلك التذمر الشعبي الذي سبق وصفه ، ثم أضففا إلى تلك الصورة ما هو أقرب من ذلك خطراً وهو معارضة الكهانة القديمة السرية ، ومعارضة حزب « آمون » الذي لم يكن بعد قد خلب على أمره تماماً ، وطائفة الجنود الأشداء الذين كانوا ساخطين على سياسة الملك السلبية في آسيا وعدم اهتمامه بإدارة أملاكه الدولية والمحافظة عليها ، أدركنا شيئًا عن تلك الشخصية القوية لذلك القائد الأول في عالم الفكر في التاريخ . ويعدحكمه أقدم محاولة لسيطرة آراء الحاكم التي لا تحفل بحالة الشعب الذى فرضت عليه تلك الآراء ومدى استعداده لقبولها . وقد عبر عن مثل ذلك « ما ثيو أرنولد » (Mathew Arnold) تعبيرا حسنا عند تعليقه على الثورة الفرنسية بقوله: «ولكن شدة الولع بالإسراع في القيام بتطبيق سياسي لحكل تلك الآراء الجميلة التي يمليها العقل كان سيء العاقبة . . . فالأفكار لا يمكن أن تقدر فوق قيمتها ولا تعشق لذاتها ، كما أن الإنسان لا يستطيع أن يعيش في حدودها أكثر مما بجب ، ولكن إذا نقلت الأفكار فجأة إلى عالم السياسة والحياة العملية بقصد قلب نظام العالم بما تحويه من الأوامر ، فإن هذا شيء آخر من جميع الوجوه . . ولكن « إخناتون » لم يكن لديه سابقة ما مثل الثورة الفرنسية للرجوع إليها والاعتبار منها ، بلكان هو نفسه أول ثائر عالمي ، وقدكان مقتنعاكل الاقتناع بأن في مقدوره أن يضع في قالب جديد عالم الديانة والفكر والفن والحياة بعزم ثابت لا يقهر ، وأنَّ يجعل آراءه في الحال ذات. تأثير عملي فعال .

وعلى ذلك قامت مدينة سهل « تل العبارنة » الجميلة ، فكانت جزيرة خيالية للنعيم فى وسط بحر من التدمر ، بلكانت حلما علوءا بالآمال الخيالية فى عقل غاب عنه تماما أن الماضى لا يمكن محوه . والعجب أن ظهور مثل ذلك الرجل عجر الخمير

لأول مرة لم يكن إلا فى الشرق وفى مصر بالذات ، حيث لم يكن يوجد رجل آخر يستطيع نسيان الماضى غير « اخناتون » على أن عالم أمم البحر الأبيض المتوسط العظيم ، الذى كانت مصر تسوده حينذاك ، لم يكونوا أحسن استعدادا لقبول ديانة دولية أكثر من سادتهم المصريين . ويذكرنا خيال « إخناتون » الدولى بآمال « الاسكندر الأكبر » الذى جاء بعده بألف عام ، ولكنه كان سابقا لعصر الاسكندر بعدة قرون .

على أن الحقيقة التى كانت تحيط به والمركز المهدد، اللذين كان « إخناتون » يدعو حزبه لتبصرهما كل يوم ، قد صورا فى وصف كتبه زوج ابنته , توت عنخ آمون » بعد موته بمدة ، حيث قال :

وأغلقت معابد الآلهة من « إلفنتين » ( يعنى الشلال الأول ) إلى مستنقعات الدلتا . . . .

وهجرت أماكنهم المقدسة ونبت فوق دمنها المرعى وصارت معابدهم كأن لم تغن بالأمس، وبيوتهم صارت طرقا معبدة والبلاد كانت فى مأزق سى ً

وأما الآلهة فقد هجرت هذه الأرض

وإذا أرسل قوم إلى سوريا لمد حدود مصر لم يكن الفوز حليفهم قط.

وإذا دعا الناس إلها لإنقاذهم لم يجب دعوته ، وكذلك إذا استعطف الناس الهة لم تجب قط . فكانت قلوبهم في أجسامهم عليها أقفالها » .

وكان أتباع « إخناتون » في مثل هذه الأحوال يدعون أن يستمر حكمه حتى « تصير البجمة سودا، ويصير الغراب أبيض ، وإلى أن تتحرك الجبال وتسير ويجرى الماء من أسفل إلى أعلى » .

أما سقوط ذلك الثورى العظيم فيحوطه الغموض التام . وكانت النتيجة المباشرة لسقوطه هي إعادة عبادة «آمون» والآلهة القدامي ، فرضها كهنة «آمون» على «توت عنخ آمون» ، ذلك الشاب الضعيف زوج ابنة « إخناتون» ، ثم أعادوا النظام القديم إلى ما كان عليه . ونجد في بيان « توت عنخ آمون»

عن إعادة عبادة الآلهة إيضاحا شائقاً للحالة العقلية والدينية لقادة رجال الحكم بعدما اختفى « اخناتون » . وقد أشار الملك الجديد إلى نفسه في هذا البيان بقوله : « إنه الحاكم الطيب الذي قام بأعمال عظيمة لو الدكل الآلهة (يعني «آمون » ) والذي أصلح له كل ماكان مخربا حتى صار آنارا خالدة .

ومحيت من أجله الخطيئة فى الأرضين (مصر) وبذلك دامت العدالة (يعنى ماعت)....

وجعل الظلم شيئا تمقته البلادكماكان الحال فى البداية . .

ويتضح من ذلك أن سقوط « اخناتون » اعتبر فى نظر أعدائه المنتصرين إعادة للنظام الخلق القديم « العدالة » ( يعنى ماعت ) وإقصاء للظلم . وبعد ذلك أخذ « توت عنح آمون » يصف الحالة التي ورثها ، فى فقرة ذكر ناها فيما تقدم .

وهكذا لعنت ذكرى ذلك الرجل العظيم صاحب المثل الأعلى ، ولم يظهر اسم اخناتون قط فى القوائم الملكية العظمى المسجلة فوق الآثار بين أسماءكل ملوك مصر الماضين . وعندما كانت الإشارة إلى اسمه ضرورية فى الوثائق الحكومية فى عهد الفراعنة الذين أتوا فيما بعد كان يسمى « مجرم أخيتاتون » .

وقد كانفرح كهنة وآمون» باسترداد سلطانهم فرحا عظيها، ولدينا أنشودة لآمون من ذلك العصر تصف لنا فوز أتباعه وتنطق بشماتهم عند ماكانوا ينشدونها، حيث جاء فها:

« إنك تصل إلى من يبغى عليك

والويل لمن يهاجمك .

مدينتك تبتي

ولكن من يهاجمك يهوى

وشمس من لا يعرفك تغييب . . . يا آمون ا

وأما من يعرفك فإنه يضيء

ومعبد من هاجمك في ظلمة

بينها جميع الارض في نور . ،

فني هذه الانشودة يظهر جليا حقد أعداء ، إخناتون ، المشبع بالتشني والسخرية المملوءة بالشاتة عند ما تقول:

« وشمس من لا يعرفك ( يعنى اخناتون ) تغيب . . . . يا آمون » و « معبد من هاجمك ( يعنى إخنائون ) فى ظلمة » .

وهكذا كانت حالة معبد الشمس « بتل العبارنة » الذي كان فنانو « إخناتون » يصورونه دائمًا مغمورا ببحر من ضوء الشمس ، بينها كان « آتون » المشع يشرق من فو قه وقد ضمه في أحضان أشعته الفياضة .

ولم يبق الآن شيء من معبد ذلك النور الأبدى ، الذي كان يوما ما ساطعا، إلا بقايا ضئيلة من أساسه . فهل بق أى شيء آخر ؟ وهل تجرى أقدم ثورة للعقل البشري مجراها ولا تترك خلفها نتيجة باقية ؟

إن ثورة « إخناتون » كانت عنيفة فى طرقها أكثر بما يجوز ، فلم يخلد شىء بما أحدثته من الانقلاب . فالفن المدهش الذى أحدثته كان مهذبا أكثر بماكان يلزم فى التصور وقوة التعبير فلم يعش طويلا . وقد كشفت لنا معامل الملك التى كانت فى « تل العبارنة ، عن منزلة حب ذلك الفن المدهش عند أولنك الفنانين الملكيين ، وقد ترك عملهم هذا أثره فى فن العصر الذى جاء بعده ، غير أن فنى النحت والتلوين لم يستردا قط تلك الحرية التامة التى نعما بها فى عهد ، إخناتون » ، كما أنهما لم يلقيا ثانية جو تلك الحقيقة الدقيقة التى كانت تسود فن معامل « تل العبارنة » .

وأما فى الأخلاق فلم يعد تعظيم الصدق بتلك الدرجة السامية التى بلغها فى تصور وإخناتون و وعا لاشك فيه أن تقديره العاطنى للجمال والفيض اللذين شاهدهما فى صنع الإله قد ترك أثرا لم ينس قط بأكمله وليس من شك مطلقا فى أن تلك الأنشودة المصرية قد بقيت فى شكل ما بعد موت وإخناتون وفى أن تلك الأنشودة المصرية قد بقيت فى شكل ما بعد موت المزمار الرابع بعد حى عرفها العبرانيون بعد قرون مضت واستعملها مؤلف المزمار الرابع بعد المائة ، وبذلك لم تختف جملة روح مذهب «آتون »، وسنجد فيما بعد برهانا آخر على تأثيرها ، وعلى أن عنف هجوم إخناتون التعصبي على التقاليد قد جعل من الطبيعي أن ينزل عليه وعلى حركته الانتقام الجزائى الذى كانت خاتمته الدمار التام .

فلا غرابة إذن فى أن تلك العاصفة حينها هبت اكتسحت على وجه التقريب كل أثر لأقدم باحث عن المثل الأعلى . وليس لدينا ما ينبئنا عنه إلا القليل فوق ما عثر عليه من بقايا مدينته ، التى كانت بمثابة مركز منعزل للمثل العالية ، التى لم يدركها غيره أو يعرفها ، إلا بعد مضى قرون عدة ، حينها تألف أولئك البدو الذين كانوا إذ ذاك ينزحون إلى أقاليم « اخناتون » الفلسطينية وكونوا أمة ، كان لها من المطامح الاجتماعية والخلقية والدينية ما كان من نتائجه ظهور أولئك الرسل العبرانيين وأصحاب المزامير ، ليواصلو السير بالروح والرؤيا اللتين سبقهم فيهما أصحاب الأحلام الاجتماعيون من المصريين الأقدمين .

وكان من جراء انهماك « إخناتون » في معنويات ثورته العظيمة أن عكفته على التأمل والتيه في الأحلام بقصر الشمس في « تل العيارنة » ، في حين أن الحيثيين ، وهم الأعادى الجدد أصحاب البأس الشديد في غربي آسيا ، كانوا قد قامو ا بفتح سريع لدولة مصر الأسيوية ، وفي حين أن السكهنة والجنود بين شعبه نفسه قد قوضوا سلطان الأسرة الثامنة عشرة تقويضا تاما ، وهي أسرة ذلك الفرعون ذات الصولة التي سادت الشرق القديم نحو ما تنين و ثلاثين سنة . وبهدم سلطان « إخناتون » بدأت مصر عصرا جديدا يختلف عما قبله . حقا إن بهاء عظمتها الظاهري وذلك المظهر الزائع لثباتها الطويل المدى كان ذكر هما لا يزال يتردد في تعابير الافتخار اللفظية التقليدية ، ولكن الحاله الواقعية أخذت تضمحل بعض الشيء عند ما اقترب القرن الرابع عشر ق . م . من نهايته .

وكان أصداء المذهب الاخناتونى لم ينقطع ترددها بعد ، كاكانت علاقته بالتعليم الشمسى الهليوبوليسى القديم لا يزال معترفا بها . بل ان نفس الأنشودة المعبرة عن الفوز (المفعم بالشهانة) الذي أحرزه كهنة «آمون» ضد مذهب «إخناتون» تنم عن اتصالها بالمذهب الشمسى القديم ، وعن تعبيرها عن أبوة «رع» عندما تنتقل إلى مديح «آمون» وتصفه بأنه «الراعى الطيب» و «النوتى» ، وهي أفكار نبتت في أثناء الحركة الاجتماعية للعهد الاقطاعي المصرى كما تقدم ذكره فيها سبق .

والواقع أنه بالرغم من العودة إلى عبادة « آمون » فإن الأفكار والاتجاهات التي نشأت منها ثورة « إخناتون » لم تختف جملة . حقا لم يكن في الإمكان اتباعها على أنها توحيد يشمل القضاء على الآلهة الأقدمين ، غير أن نواحي « آتون » الإنسانية والخيرية التي تتمثل في عنايته بكل البشر كانت قد استولت على خيال الطبقة المفكرة . ولذلك نجد نفس تلك الصفات التي كانت لآتون تنسب آنئذ إلى « آمون » ، حيث كان الناس برتلون له ما يأتي (١) :

« رب الصدق ووالد الآلهة خالق الناس وبارى الحيوان ربكل كان ومنشى شجرة الحياة خالق الاعشاب ورازق الماشية لتحيا ».

وهذه الأنشودة التي اقتبسنا منها هذه الأسطر لا تتردد في تسمية ذلك الإله الممدوح باسم « رع » أو « آتوم » ، دالة بذلك على أن حركة « آتون » قد تركت السيادة التقليدية لإله الشمس « رع » الهليو بوليسي دون مساس بها . وكذلك نجد فيها قطعة أخرى تحتوى على ترديد لأصداء مذهب « آتون » ، حيث جاء بها ما يأتى :

« سلام لك ! يا رع يا رب الصدق الذى أمر فو مجدت الآلهة يا آتوم الذى خلق الناس والذى حدد صورهم وخلق أرزاقهم وخلق أرزاقهم والذى ميز لون (كل جنس) عن الآخر والذى يسمع دعوة من فى الأسر

<sup>(</sup>۱) من أنشودة « آمون » الكبرى ، وهى بردية بدار الآنار بالقاهرة . ويرى بعضهم أنها أقدم من عهد « إخناتون » .

والذى تتدفق من قلبه الرحمة عند ما يدعوه إنسان والذي يخلص الضعيف من المستكبر والذي يفصل بين الضعيف والقوى. رب المعرفة الذي في فمه الأمر السائد والذي بأتي النيل حيا فيه رب الحسن عظيم الحب الذي مجيئه بحيا البشر .. وكذلك بقيت الجمل الدالة على التوحيد منيثة بين سطور هذه الأنشودة ملا تردد ، وإن كانت الأنشودة دائمًا تشير إلى الآلهة . فنقول : « الفريد في ذاته ، الخالق لكل كائن الواحد الأحد ، خالق كل موجود والذي نشأ الناس من عنيه. وخرجت من فمه الآلهة خالق الاعشاب للماشمة وشجرة الحياة لبثى الانسان والذي يضع قوت السمك ( في ) النهر والطبور التي تجوب السياء والذي يمنح النفس مايوجد في البيضة ويجعل ابن الدودة يعيش والذى يضع مايعيش عليه البعوض وكذلك الدود والحشرات والذي بمد الفيران بحاجاتها في أجحارها والذي يعول الطيور في كل شجرة فتعش. سلام عليك المن خلقت كل ذلك أنت يا واحد يا أحد يا ذا الأذرع العديدة وأنت ( يا نائم ) صاح بينهاكل الناس تنام

ساع في البحث عن الأشياء الطيبة لماشيته فالماشية جميمها تقول: السلام عليك

وكل مملكة تقول: العزة لك

بمقدار علوا السماء وعرض الأرض وعمق البحر ».

على أنه توجد أنشودة لأوزير من نفس ذلك العصر ، يخاطب فيها بما يأتى : « أنت أب الناس وأمهم

وهم يعيشون من نفسك » .

وفي كل ذلك نجد روح التضرع الإنساني ، التي سبق أن ظهرت ، كما ذكرنا آنفا ، إبان التعليم الإجتماعي في العهد الاقطاعي المصرى. فإن تفضيل المستضعف على المستكبر المتجـبر، والأمر السائد والمعرفة، وهي صفات مقصورة على الملكية والإلهية ، قد عثرنا عليها كلها من قبل في تلك المقالات الاجتماعية لأمثال « إبور » ، بل أيضا في الوثائق الحكومية مثل الوثيقة الخاصة بنصيب الوزير الأكبر في الأسرة الثانية عشرة من ملوك المصريين القدماء. وكذلك القول بأن الإله هو الأب والأم لمخلوقاته يرجع بالطبع إلى ماكان عليه الاعتقاد في مذهب « آتون » .

ومع أن أمثال تلك الأناشيد لاتزال كذلك تحتفظ في ثناياها بالعقيدة العالمية ، والتغاضي عن فكرة القومية ، وبالنظر الواسع البعيد المرمى ، بما كان شأنه بارزا في تعاليم « إخناتون » ، فإنها بالرغم من ذلك تكشف لنا عن ثقة فردية بطيبة الإله ، فهي بذلك برهان هام على ظهور الوجدان الشخصي و تكشف لنا عن بداية عصر جديد ساد فيه التدين إلانفرادي الذاتي .

وعندما نمضى في انعام النظر في المعتقدات البسيطة الخالية من تعقيدات رجال الدين فيخلال القرنين الثالث عشر والثاني عشر ، أي في القرنين اللذين أعقبا عصر ، إخناتون » ، نجد أن ثقة المتعبد في عناية إله الشمس بكل المخلوقات حتى بأقل مخلوقانه قد تطورت إلى روح تعبدية وشعور فياض بالاتصال الذاتى بالإله، مما ظهرت بوادره من قبل في قول « إخناتون ، لإلهه : « وإلى الآن فإنك ما زلت في قلي ، . وعلى ذلك نجد أن النا ثير للباقى لمذهب « آنون » وعقائد العدالة الاجتماعية للعهد الإقطاعى ، قد بلغ أوجه فى أعمق تعبير ، عن الروح الدينية الخالصة ، وصل إليه رجال مصر . ويضاف إلى ذلك أن هذه المعتقدات ، ذات العلاقة الوثيقة الشخصية بين المتعبد وإلهه ، بالرغم من تأصلها أولا فى تعاليم فئة قليلة محصورة ، قد صارت آئذ بمرور القرون ، ومع التطور التدرجي البطيء ، منتشرة انتشارا واسعا بين طبقات الشعب . وكانت النتيجة انبثاق فجر عصر التقوى الانفرادية والإلهام الباطني الذي يناجي به المرادية والإلهام الباطني الذي يناجي به المرادية .

والواقع أنه تطور هام ، وأنه كالكثير من الانقلابات التي تعقبناها في هذا الكتاب ، يعد أقدم تطور رأيناه من نوعه في تاريخ الشرق القديم ، وبالنسبة لهذا الموضوع بالذات ، في تاريخ البشرية جميعا .

وفى مقدورنا أن نتعقبه فى «طيبة » وحدها ، ولا يخفى ما فى ذلك من الامتاع الشائق ، ما دام فى مقدورنا أن نتعرف ما كان يجول فى نفوس عامة الشعب الذين كانوا يملئون الطرقات والأسواق ، والذين حرثوا الحقول وزرعوها ونهضوا بالصناعات ، والذين أمسكوا بدفاتر الحسابات وقاموا بأعمال السجلات الرسمية ، والذين قطعوا الأخشاب ورفعوا المياه، وغيرهم من الرجال والنساء الذين وقع على كواهلهم عبء الحياة المادية العظيم فى تلك الحاضرة الشاسعة للدولة المصرية القديمة فى خلال القرنين الثالث عشر والثانى عشر ق

فنجد ـــ مثلا ـــ أن كاتبا فى أحد مخازن الخزانة فى جبانة « طيبة » يدعو « آمون » فيقول :

« الذي يأتي إلى الصامت <sup>(١)</sup>

الذى ينجى الفقير

ويعطى النفس لكل إنسان بحبه

<sup>(</sup>۱) وفى القرآن السكريم: « وإذا سألك عبادى عنى فإنى قريب أجيب دعوة الداع إذا دعانى فليستجيبوا لى وليؤمنوا بى لعلهم يرشدون » ( سورة البقرة ( ۲ ) — آية ۱۸۸ ) .

امدد إلى يدك نجنى، اسطع على لأنك تخلق قوتى أسطع على الأنك تخلق قوتى أنت الإله الأحد لا إله غيرك فأنت نفس رع الذى يشرق فى السماء وآتوم خالق البشر الذى يسمع دعاء من يدعوه والذى ينجى الإنسان من المتكبر والذى يجرى النيل لاجل من هو بينهم والهادى لجميع الأنام .

وقلوبهم تحيا عندما يرونه والذى يمنح النفس ما فى البيضة والذى يجعل البشر والطيور تعيش والذى يرزق الفيران بحاجاتها فى أجحارها وكذلك الديدان والحشرات ،

فالإله الذي يوجه عنايته إلى كل شيء حتى المحافظة على العصافير ، مثل إله «عيسى » ، رأى فيه أهل «طيبة » مو ثلا يشكون إليه مصائبهم وهمومهم في حياتهم اليومية ، واثقين في شفقته وحنانه وفيضه . كذلك نصب أحد الرسامين الذين يقومون برسم المناظر الجنازية في جبانة «طيبة » لوحة تذكارية في أحد من ارات الجبانة ، تبين كيفية نجاة نجله من مرض ألم به بفضل «أمون » وشفقته العظيمة . فكان «آمون » في نظره الإله الجليل الذي يسمع شكاية الشاكين ، ويجيب الفقير المعذب إذا استغاث به ، ويمنح النفس من قو"س الدهر قناته . ويقص علينا قصة رحمة الإله «آمون » فيما يأتى :

والحد لآمون إنى أنظم الأناشيد باسمه وإنى أقدم له الحمد بقدر علو السماء وعرض الأرض. و أتحدث عن قو ته إلى الذي يسير في النهر منحدرا والذي يسير في النهر صاعدا. إحذره! وكرر ذلك للابن والبنت وللصغىر والكسر وخبر بذلك الجيل بعد الجيل من الذين لم يولدوا بعد وأخبر يذلك السمك فى النهر والطيور في السياء وكرره لمن لا يعرفه حتى الآن وللذي يعرفه . احذره! أنت يا آمون إنك رب الصمت الذي يأتي عند استغاثة الفقير. وعندما استغيث بك في كريتي فني الحال تأتى وتنجيني . ليتك تمنح نفسا من يقوس الدهر قناته وليتك تنجبتي وأنا في الأغلال . وعند ما يستغيث الناس بك فإنك أنت الذي تأتى إليهم من بعيد ». « إن » نب رع « رسام آمون » فى مدينة الأموات ، وهو ابن « باى » رسام « آمون » فى مدينة الأموات ، قد أقام هذه اللوحة التذكارية باسم ربه « آمون » رب « طيبة » الذى يأتى لإجابة الفقير المستغيث به ، مقدما له التسبيحات باسمه لعظم قوته ومقدما التحميدات أمامه وأمام كل الأرض لأجل الرسام « نخت آمون » ، وذلك عندما رقد مريضا مشرفا على الموت ، وكان فى قبضة « آمون » بسبب خطيئته .

« لقد وجدت أن رب الآلهة أتى كريج الشمال وأمامه الهواء العطر حتى ينجى الرسام « نخت آمون » فى الجبانة « نب رع » وابن سيدة البيت « بشد » .

ويقول: «بالرغم من أن العبد اعتاد ارتكاب الخطيئة فإن الرب من شأنه الرحمة. لأن رب «طيبة» لا يصرف كل اليوم غاضبا، فإذا غضب لحظة فإن ذلك الغضب لا يدوم طويلا... بل يلتفت إلينا في شفقة. إن « آمون » يلتفت إلينا بنفسه.

ثم يقول: «سأضع هذه اللوحة باسمك وسأسجل هذه الأنشودة بكتابتها فوقها، إذا شفيت لى الرسام «نخت آمون». هكذا خاطبتك وقد أجبتنى، والآن انظر إلى وقد انجزت وعدى. إنك رب من يدعوك. أنت الذى ترضى عن الحق والعدالة. أنت وب «طيبة».

صنعها الرسام « نب رع » وابنه « خاى » .

وهكذا صار إله الشمس أو « آمون » الذي قام مقامه ، ملاذا للمحزونين. فهو الذي يسمع الشكوى ويجيب دعاء من يستغيث به ، والذي يحضر عند ذكر اسمه ، وهو الإله المحب الذي يسمع الصلوات ، والذي يمد يده إلى الفقير وينجى اليائس. وبمثل ذلك الام المصابة التي أهملها ابنها « ترفع ذراعيها للإله فيسمع استغاثتها ».

وصارت آنئذ العدالة الاجتماعية التي نشأت في عهد الدولة الوسطى

المصرية حقا يطالب به كل فقير أمام الإله ، الذى صار هو نفسه قاضيا عادلا لايقبل الرشوة ، رافعا للحقير ، حاميا للفقير ، غير باسط يده للغني .

وعلى ذلك يدعوه الفقير فيقول: «يا آمون اصغ لمن يقف وحيداً فى المحكمة فقيرا وخصمه غنى، فتضطهده المحكمة (حيث تقول): «فضة و ذهبا للكتاب او ثيابا للخدم » ولكن « آمون يستحيل بنفسه إلى وزير أول (١) ليجعل الفقير فأنزاً ، فيتضح أن الفقير على حق وينتصر الفقير على الغنى . فأنت يا « آمون » فأنت النوتى فى المقدمة الذى يعرف الماه ، وأنت سكان السفينة ، والذى يعطى الخبر لمن لا خبر عنده ، ويحفظ خادم بيته حيا » . ولأن الإله وقتئذ هو «آمون رع » الذى كان فى الصورة الأولى ملكا فإننا نجده يخاطب هكذا : « إيت بشهود » ، أنت « آمون رع » الذى يعدل على الأرض بأصبعه ، لا يقول : « إيت بشهود » ، أنت « آمون رع » الذى يعدل على الأرض بأصبعه ، والذى كلما ته أمام القلب ، فيجعل النار مأوى لمن ير تكب الخطيئة فى حقه ، والحق مثواه فى الغرب ( يعنى النعيم فى الدار الآخرة ) » .

فالغنى والفقير يحبق بهما غضب الإله على السواء إذا وقعت منهما الخطيئة، واليمين الذى يصدر استخفافا أوكذبا \_ يجلب غضب الإله فيصيب الحانث المرض أو العمى، وذلك ما لا يمكن النجاة منه كما ذكرنا إلا إذا أتبع المذنب ذلك بالتوبة والندم والتجأ إلى التذلل والخضوع راجيا عطف إلهه.

وهذه أول مرة نجد فيها أن « الضمير » قد تحرر تماما ، فيعتذر المذنب ويندم على جهله وارتكابه الإثم ، فنراه يقول :

« أنت يا واحد يا من لا أحد غيره أنت يا إله الشمس الذى لا مثيل له يا حمى الملايين ومخلص مئات الألوف الذى يحمى من يستغيث به

<sup>(</sup>١) كان من أكبر الوظائف الذي يتولاها الوزير الأول منصب رئيس القضاة .

أنت يارب « هليو بوليس » ( عين شمس ) لا تعاقبني على ذنو بى العديدة فإنى أمرؤ جاهل بنفس جسمه إنى رجل لا عقل له لابى طيلة اليوم أنبع أهوائى كما يتبع الثور علفه . »

ونلاحظ هنا على الفور الفرق الشاسع بين هذا الاعتراف وكتاب الموتى الدى لاتعترف الروح فيه بأى خطيئة بل تدعى البراءة التامة. على أنه فى هذا الموقف الذى يعترف فيه الإنسان الآن بخطيئته مع إبداء غاية التذلل والخضوع، نجد أنه على اتصال باطنى بالإله ليلا ونهاراً ، كما نرى فما يأتى:

« تعال إلى يارع » حوز أختى حتى ترشدني <sup>،</sup>

وكما أننا نجد العبرى التقى يحب « بيت المقدس » موطن ربه منذ القدم ، كذلك كان ذلك المصرى القديم يولى وجهه فى تعبده شطر مدينة الشمس العظيمة التى نشأ فيها مذهب آبائه منذ حوالى ثلاثة آلاف سنة ، حيث يقول :

« إن قلبي يتطلع إلى « هليو بو ليس »

فإن قلبي ينشرح وصدري يفرح

وتضرعاتى يستمع إليها

وحتى صلواتى اليومية وأناشيدى الليلية

وتوسلاتي ستزدهر في في لأنها سمعت هذا اليوم » .

فالاناشيد القديمة كانت تتألف من أوصاف الحوادث الخرافية ، وكلها أمور خارجية بالنسبة لحياة المتعبد ، حتى أنه كان فى مقدور كل إنسان أن يبتهل إلى الإله بنفس الصيغة التى يبتهل بها غيره . فصارت الابتهالات آنئذ مظهرا لإحساسات باطنية ، أى أنها تعبير يراد به الاتصال الذاتى بالإله ، وهو اتصال يرى فيه المتعبد أن إلهه يغذى الروح كما يغذى الراعى قطيعه ، ونجد ذلك فى القول الآتى :

« یا آمون أنت یا مخرج القطعان فی الصباح ومرشد المتألم إلى المرعى وكما يقود الراعى القطعان إلى المرعى فأنت كذلك تفعل يا آمون خذبزمام المتألم إلى الطعام لأن آمون رع يرعى من يتكل عليه . يا و آمون رع يرعى من يتكل عليه . يا و آمون رع يرعى من أفو أحبك وقد ملأت قلبى بك وستنجينى من أفو أه الناس فى اليوم الذى يفترون فيه على الكذب لأن رب الحق يعيش فى الحق وإلى لن استسلم للخوف الذى فى قلبى وإلى لن استسلم للخوف الذى فى قلبى لأن ما قاله « آمون » يعلوو يزدهر . »

حقا إنه كانت توجد وسائل ظاهرية ومادية تزيد فى هذا الاتصال الروحى مالاله، وقد رأينا الرجل العاقل يحث غيره بحكمة على « الاحتفال بعيد إلهه وأن يعيد الاحتفال فى مواسمه ، لإن الإله يغضب على من يتعدى حدوده » . ومع ذلك فقد كانت أعظم الوسائل تأثيرا لكسب عطف الإله ورضاه هو التدبر والتفكر فى أناة وصمت مع الاتصال الباطنى ، وهو ما كان يراه حتى الحكماء الذين يميلون إلى عدم الخروج جملة على العادات التقليدية ، كما نرى في أناق و

« لا تكن كثير الكلام ، فبالصمت تنال الخير ... أما من جهة أمر الإله فلمنته فى رفع الصوت . تعبد بقلب سليم كل كلمة من كلماته باطنة فبذلك تنال ما تحتاجه و يسمع كلماتك

و يتقبل قربانك . »

بمثل هذه الروح كان يتجه المتعبد إلى ربه كأنه عين ماء روحانية منعشة . ومن ذلك أيضا :

> «أنت أيتها البئر العذبة للصادى فى الصحراء إنها موصدة لا تفتح للئرثار ــ ولكنها مفتوحة للصامت

> > فعندما يأتى الصامت فإنه يجد البيّر » .

على أن هذه الروح ـــ روح الاتصال الصامت ـــ التي يرجى بها طيبة الإله الرحيمة ، لم تكن وقفا على فئة قليلة مختارة ، ولا على جماعات الكهنة المتعلمين .

فإننا نجد فوق أحقر الآثار لعامة الشعب أن « آمون » كان يدعى بالذى « يأتي للصامت » أو « رب الصامت » كما لا حظنا ذلك فيها تقدم .

وقد كان من جرا. ذلك التطور النهائى للشعور الدينى الذى توجت به ثورة « إخناتون » الدينية والعقلية ، كما توجت به كذلك عقائد العدالة الاجتماعية التى ظهرت فى العهد الإقطاعي، أن وصلت الديانة المصرية القديمة إلى أسمى تطوراتها.

وأما فى الأخلاق وفى موقف الإنسان تجاه الحياة فإن الحكاء استمروا فى المحافظة على روح الاحترام لأسمى المثل العليا العملية. وهو موقف ندرك فيه تقدما محسوسا على النعاليم العتيقة للآباء ، فصاروا يحفلون بحسن الذكر وطيب الأحدوثة ويتشددون فى المحافظة على السمعة ، فيقول الحكيم (آنى): « دع كل مكان تحبه نفسك معروفا عند الناس ».

وكانت أحوال السكر وعيشة الخلاعة تعرض بكل نتائجها الوخيمة أمام الشباب ، كما كانت أخطار الفحش والفجور تعرض للشباب بدون تحفظ وبصراحة عارية من كل ستر أوحجاب ، حسث بقول :

احذر المرأة الأجنبية التي لا تعرف في بلدتها ،

ولا تنظرن إليها ،

ولا تعوفنها في جسدها .

لأنها فيضان ( من الشر ) عظيم وعميق لا يعرف الرجل دورانه .

والمرأة التي يكون زوجها بعيدًا جدًا ، تقول لك في كل يوم اني جميلة .

وعندما تكون بعيدة عن الأعين تقف ( أمامك ) لتوقعك

فى أحاميلها . . . يالعظم الجريمة التي تستحق الموت

عندما يرتكبها الإنسانُ ولو لم يعلم بذلك الملاً .

لأن الإنسان يسهل عليه بعد ارتكاب

هذه الخطيئة أن يرتكب كل خطيئة .

أما أطايب الحياة ومتاعها فيجب على الإنسان أن ينظر إليها بتحفظ فلسنى ، ومن الحماقة أن يعتمد الإنسان على الثروة الموروثة ويظنها مجلبة

للسعادة : « لاتقل إن جدى من أمى له بيت فى ضيعة كذا وكذا ، فإنه حين تأتى للقسمة حسب الوصية مع أخيك لايكون نصيبك إلا حظيرة فقط » .

فإن مثل هذه الأشياء في الواقع لا دوام لها ولاثبات :

« وهكذا نجد أن الناس إلى الآبد لاشي. ،

فواحد غني وآخر فقير . . .

ومن كان غنيا فى السنة المـاضية قد صار شريدا هذا العام .

ومجرى الماء في العام المنصرم قد صار هذا العام مكانا آخر .

والبحار العظيمة تصير جافة والشواطي ً تصبح بحاراً ».

فنجد في هذا الكلام مثلا لذلك الاستسلام الشرقي للمقابلة بين أحوال الحياة الدنيوية الذي كان على ما يظهر قديما وانتشر بين كل الشعوب الشرقة القديمة (١).

ولما انتقل الشعب المصرى القديم إلى ألف السنة الأخيرة ق . م . كان مو الضمير الذى تتبعنا مجراه في نحر ألني عام ، قد وصل إلى نهايته بتحقيق هذا الانتقال العميق الهام ، الذى كان يمهد لمجيئه من عدة قرون . فإن الوازع الباطني الذى نما في الأصل من المؤثرات الاجتماعية ثم زاد تطوره خلال قرون مضت في المتفكير العميق ، قد صار المتعبدون يعترفون الآن من غير تحفظ بأنه أمر الاله نفسه .

وقد رأينا أن هذه الفكرة كانت قد ظهرت قبل ذلك بنحو ٥٠٠ سنة ، أى فى بداية عهد الامبراطورية المصرية . ولكن فى هذا العصر الذى هو عصر الورع الشخصى ، صار الضمير هو صوت الإله بدون أدنى شك ، وذلك مالم يحدث من قبل مطلقا .

وإزاء ذلك لم يكن هناك بالطبع بجال لإخفاء الخطينة أو إنكارها بعد وقوعها من المخطىء، وإذكان المؤمن يشعر بأنكل أمره معلوم عند ربه فقد

<sup>(</sup>١) انظر مثلا أغنية « سندباد الحمال في حاشية بيت الرجل المثرى ( طبعة الجزائر للسكتاب سندباد البحرى — المتن العربي صفحة ٤) .

أصبح يضع نفسه – بدون أدنى تحفظ – فى يد الله المرشد والمهيمن على كل حياته وحظوظه . ومع أن رضاء المجتمع كان لايزال أمرا هاما ، وضغط المؤثرات الاجتماعية محسوسا ، فإن ذلك صار فى المرتبة النانية إزاء الإله العليم بكل شىء .

وهذا الموقف الجديد قد كشف لنا غطاؤه في رسالة عظيمة يمكننا أن نسميها « حكم « أمينمو بي » ، وبرديتها محفوظة الآن بالمتحف البريطاني (۱) . وكما كان يحدث كشيرا في مثل تلك النصائح التي كانت تصدر من رجال الحسكمة المصريين القدماء ، قد اعتبرت حكم « أمينمو بي » أيضا — ملقاة من هذا الحكيم على ابنه . وهي في نظمها ووضعها تعد أكثر ترتيبا من أي وثيقة أخرى من نوعها بما فحصناه من تلك الوثائق للآن . فقد قسمت بنظام إلى ثلاثين فصلا وكل فصل مها خاص بموضوع معين ، وتبدو مقسمة إلى مقطوعات كل منها يشتمل على أربعة أسطر أو ستة أو ثمانية ، كما يوجد بعض مقطوعات كل منها يشتمل على أربعة أسطر أو ستة أو ثمانية ، كما يوجد بعض مقطوعاتها مؤلفا من سطرين فقط . ويلاحظ أنه لم يبذل في تأليف تلك الحكم أي جهد لتنسيق فصولها أو ترتيبها ترتيبا منطقيا .

ولقد قال الاستاذ « لَنج » أحد أسانذة جامعة كوبنهاجن ، وهو بمن لهم الفضل الاكبر فى فهم ذلك المقال المدهش ، عند تناوله الموازنة بين وأمينمو بى » وغيره من أسلافه السابقين : « إن آراء « آمينمو بى » الدينية أعمق بكثير من سابقاتها ، كما أنها تنفذ إلى الاعماق بدرجة عظيمة تفوق فيها آراء أسلافه من الحكاء ، إذ كانت النقوى فى نظر أصحاب الحكمة الآخرين تعد فضيلة ، وأن فكرة الموت والحلود الابدى قوة دافعة للمرء على السلوك الفاضل ، وأن الله وحده هو الذي يعطى الغنى والحظ . في حين أن الشعور بالإدانة لله وحده

Sir E. Wallis Budge, Facsimiles of انشرها السيرولس بلاج (١)
Egyptian Hieratic Papyri, in the British Museum, etc. Pls. I—XIV.
Admonitions of Amenemapt, the Son of Kanekht (Second Series London 1923).

H. O. Lange, Das Weisheitsbuck des Amenemope, : راجع (۲) P. 18 (Copenhagen, 1925.

هو في نظر « آمينموبي » العامل الفاصل في كل تصوراته عرب الحياة وسلوكه فنها ».

ولذلك كان «أمينموبي» يتمسك أمام ابنه دائما بهذه النظرة إلى الحياة الدنيا في المعاملات الشخصية والرسمية، مع الشعور التام بتلك المسئولية أمام الإله في كل حين . ومما يزيد في أهمية تلك النصائح ووصولها إلى هذه القمة من تقدير الضمير والإحساس برقابة الله ، وذلك في تعاليم مفكر مصرى في القرن العاشرق . م . ، وقبل أن يكتب أي شيء من التوراة ، أننا نعرف الآن أن حكم أمينموبي » هذه قد ترجمت إلى العبرية وقرأها العبرانيون . وإن قسما هاما منها قد وجد سبيله إلى كتاب العهد القديم .

وإننا نجد حكيمنا هذا عند تناوله موضوع تهيئة ابنه للانخراط فى سلك الوظائف الحكومية المصرية ، يبين له تلك المغريات التى قد تدفعه إلى استغلال الفرص الرسمية ابتغاء المكسب من ورائها. فنراه يعددها الواحدة تلو الأخرى، ويحذر ابنه الشاب من الاستسلام لمثل تلك المغريات. فإذا كان فى وظائف مسح الأرض فنصحته له هى:

, لا تزحرحن الحد الفاصل الذي يفصل ( بين ) الحقول

ولا تكن جشعا من أجل ذراع من الأرض

ولا تتعدين على حد أرملة ﴿

وارقب أنت من يفعل ذلك فوق الأرض

فبيته عدو للبلد

وأهراؤه تخرب

وأملاكه تؤخذ من أيدى أطفاله .

ومتاعه يعطاه غيره.

لا تطأن حرث الغير

وخير لك أن تبق بعيدا عنه

احرث الحقول حتى تجد حاجتك

وتنسلم خبزك من جرنك الحاص بك.

وإن المكمال الَّذي يعطمكم الله خير لك من خمسة آلاف تكسبها بالبغي.

والفقر مع القناعة والرضا ) عند الله خير

من الثروة ( المغصوبة بالعدوان ) القابعة في الخزائن

وَأَرغَفَةُ لِديكُ مِع قلبِ فرح خير لك

من الثروة مع التعاسة ».

ومن المهم أن نلاحظ أن أمينمو بي كان لا يزال يجترم الرأى العام في مثل تلك المواقف، لأنه عند ما ينصح ابنه بمراعاة الأمانة في السجلات المالية يقول له:

« وخير لك المدح ( تناله )كفرد يحبه الناس

من الثروة ( المجموعة ) في الخزائن ،

وذلك لأن الغني مع « الضمير » الشاعر بالذنب لا قيمة له :

« وما فائدة الملابس الجميلة

إذا كان الإنسان باغيا ( متعديا على غيره ) أمام الله ؟ ،

ولماكان موظفو بيت المال عند المصريين القدماء لهم علاقة كبيرة بالموازين والمكاييل، فقد اهتم بها « أمينمو بى » كثيرا، حيث يقُول لابنه:

ولا تجلعن إحدى كفتي المهزان تحيد غشا

ولا تعبث بالموازن

ولا تنقصن من عدد (أنصبة أو مقادير ) مكاييل القمح

ولا ترغبن في مكاييل الحقل ( لأنها ربمـاكانت عظيمة كما في أيامنا )

ولاترغبن عن مكاييل الخزالة (لأنهاكانت بالطبع أنقص من مكاييل الحقل) فقوة الجرب أكبر

من القسم ( اليمين الرسمية للحكومة ) بالعرش العظيم .

وهذه المقارنة المبهمة الواردة في السطر الآخير ، ضرب مثل ، يحتمل أنه يعنى به أن قوة المخزن الملسكي الصارة المفسدة أكبر في تأثيرها من « يمين الإخلاص الرسمي للعرش ، الذي يقسم به الموظف عند تسلمه عمله . والاستقامة فى الأعمال الرسمية . لا بد من مراعاتها بالدقة فى الصغيرة والكبيرة ، ولذلك يبدأ الحكيم فصلا آخر بالكلمات الآتية :

« لا تطمعن فى مناع رجل حقير » ،

ثم يعقبه مباشرة بابتداء آخر قال فيه:

« لا تطمعن في متاع رجل عظيم » ·

ثم نجد كذلك أن , أمينموبى ، كان يهتم كثيرا بمحافظة ابنه على الاستقامة التي لا تراخى فيها ولا هوادة فى المعاملات الشرعية وفى التقاضى أمام المحكمة، حيث يقول:

" لا تجبرن رجلا على الذهاب أمام الحكمة

لأنك لن تجعل العدالة تلتوى

فلا يتجه وجهك نحو الملابس البراقة (يعني التي يلبسها الخصم)

بينما تطرد من تكون ملابسه قذرة بالية .

لا تأخذن العطايا من القوى

ولا تضطهدن الضعيف من أجله،

فالعدالة هبة عظيمة من الله يهما من يشاء .

فقوة من كان مثله (أى مثل الله)

تنجى المكتئب من ضربانه ( يعني ضربات القاضي ).

أعط المتاع أصحابه

وبذلك تبغى لنفسك الحياة .

ومع أن قلبك يعمر فى بيتهم ( يعنى فى بيت الملاك الذين تحابيهم )

يكون جسمك مصيره لمقصلة الجلاد ».

وإن الكلام الرزين والأخلاق السلسة تعتبران من الأمور الهامة في نظر حكيمنا ، كما أن التهديدات الصاخبة الجوفاء لا يقوم لها وزن أمام تدابير الله ضد. أعدائنا :

« لا تقولن : لقد و جدت رئيسا قو با

والآن يمكنني أن أهاجم رجلا في مدينتك .

ولا تقولن: لقد وجدت حامياً والآن يمكنني أن أهاجم الرجل الممقوت . فالحقيقة أنك لا تعلم تدبير الله وأنك لا تدرك الغد .

ضع نفسك بين يدى الله

إلى أن يهزمهم صمتك (أى إلى أن يهزم الله أعداءك بسبب صمتك). "

تم يستمر «أمينموبى» فى نصائحه حاضا ابنه على التباعد عن الصراحة الخارجة عن الحد، بل إنه يعود كشيراً فيحذره من هذه العادة الخطرة فى كل مقاله ، فمن ذلك قوله :

د إذا سمعت خيرا أو شرا فاتركه وراءك غير مسموع . وضع الـكلام الحسن على لسانك

وأما السكلام السيُّ فابقه مخفيا في جو فك . .

وبنفس هذه الفكرة التي تجول فى ذهن ذلك الحكيم نراه ينصح ابنه بألا يسترق السمع فى البيوت العظيمة ، وأخذ يحثه بهذه المناسبة على مراعاة التواضع فى مسلكه إذا كان على مائدة رجل عظيم . وقد قدمت مثل هذه النصيحة وببعض تعبيراتها قبل مقال «أمينمو بى» بنحو ثمانية عشر قرنا ، وهى تلك الحكم التي ألقاها «بتاح حتب » على ابنه فى عهد الأسرة الخامسة. ولانها حكمة بالغة فى السلوك الواجب نحو الرؤساء ، ظل المصريون القدما. يحترمونها مدة تنوف على ألنى سنة ، فقد وجدت سبيلها إلى الحياة العبرانية ، وهى تعد من غير شك أقدم قطعة جاءت فى التوراة .

ونجده كذلك يحذر ابنه الشاب من المراءاة والمعاملة ذات الوجهين فى كل . علاقاته مع العظهاء، حيث يقول:

لا تطلّقن قلبك من لسانك فإنك بذلك تحظى بنجاح كل مقاصدك ، The state of the s

وسينجم عن ذلك أنك تكون رجلا ذا وزن أمام الجمهور ومقبو لا بين يدى الله ،

لآن الله يمقت الرجل صاحب القول الكاذب

وأكبر ما يمقته الرجل ذو القلبين(١) » .

وإذا كانت مصاحبة العظيم تغرى بالنفاق ، فإن مصاحبة المنسرع والأحمق خطرة أيضا ، لأنها تؤدى بالإنسان إلى فحش الهول وهجره :

« لا تؤاخين الرجل الأحمق

ولا تلحفن عليه في المحادثة..

والمقال على هذه الوتيرة مفعم بالتحذير من الرجل المشاغب والرجل المستهتر . وأما الأخلاق الفاضلة فهى أخلاق الرجل المتحلى بالرقة والتواضع وضبط النفس ، على عكس تلك الأخلاق الذميمة التى تعرف عن الرجل الأحمق . وقد وضع « أمينمو بى » فى بداية نصائحه مقابلة بين الأخلاق وأضدادها الذميمة بهيئة شجر تين ، إحداهما شجرة برية نشأت فى الغابة ولا يتعهدها أحد ، والأخرى تزدان بها الحديقة . وفى ذلك يقول :

« إن الرجل الأحمق ، الذي يخدم في المعبد

مثله كمثل شجرة نامية في الغاية.

فنى لحظة يفقد أغصانه

ويكون مصيره إلى مرفأ الاخشاب

وينقل بعيدا عن مكانه

والنار مثواه . »

وأما الرجل الحازم حقاً 1 الذي يضع نفسه جانبا (حيث يجب) فمثله كمثل شجرة باسقة في الحديقة

<sup>(</sup>۱) وجاء ذم المراءاة فى القرآن المكريم فى مناسبات منها: «فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون الذين هم يراءون» (آية ٦١٣ من سورة الماعون (١٠٧)). وفى الحديث أيضاكثير، ومنه: «ملعون ذو الوجهين».

يفلح وتتضاعف ثمرته ويثمر فى حضرة سيده فظله وارف وثمرته أكلها حلو وبجد فى الحديقة مصيره...

وينهى « أمينموبى » عن الاشتباك مع السفيه ، فيقول : « لا تشتبكن فى نزاع مع سفيه اللسان . »

ويحض الشاب على عدم الدخول فى علاقة ما مع أمثال أولئك الرجال. والكلمة التى عبر بها ذلك الحكيم عن الرجل الطائش والمشاغب والأحمق هى النعت «حار»، وفيها مايوضح المعنى وزيادة. وهذه الكلمة المصرية القديمة معادلة للكلمة العبرية التى ترجمت بها فى كتاب الأمثال من الكتاب المقدس وهى والمستخف»، هذا من جهة .

ومن جهة أخرى نجد أن التسمية التي استعملها ذلك الحكيم أيضاً للدلالة على « المتواضع » و « الضابط لنفسه » هي « الصامت حقا » الذي يعامل الجميع بلطف و تواضع . وهذا المعنى يتصل اتصالا و ثيقا بالعابد المنبتل الصامت الذي تقدم ذكره فيما مضى ، وهو يماثل على ما يظهر « الرجل الحازم » الذي نجده في الأمثال العبرية . ومثل ذلك الرجل يعامل الأرملة التي يجدها تتلقط فضلات الحقل برفق وأناة ، كما ذكر « أمينمو في » ابنه بأن :

« الله يحب الذي يدخل السرور على الرجل المتواضع

أكثر من الذي يحترم الرجل العظيم» .

وهذه الروح الرقيقة العطوفة هي التي تنصح بأن الفقـير والمحزون الايعاملان بالقسوة ، كما يقول الحمكيم :

ه لانضحكن من رجل أعمى ولا تهزأن بهزَم

ولا تؤذين زمِنا ( يعنى مقعدًا )

ولا تستهزئن برجل یکون فی ید الله ( یعنی بین یدی الله )

ولا تقسون عليه عندما يبغى ( يعنى يجور أو يذنب ) .

وأما البشر فهم من طين وقش (يعنى اللبن المصنوع من الطين مخلوطا بالتبن) والله هو بانيهم .

فهو يهدم ويبنى ثانية كل يوم

فيخفض ألفاكما يشاء

وألفا يجعلهم مشرفين

ما داموا في الحياة الدنيا.

وأنه لسعيد من يصل إلى الغرب ( يعني الدار الآخرة )

وهو ناج في يد ألله ، .

وإن عدم ثبات أحوال الإنسان ، وتوقفها على مشيئة الله تعالى ، قد حدا « بأمينمو بى » إلى تحذير ابنه من الاعتزاز بالثروة الزائلة : حيث قال له :

« لا تدعن قلبك يجرى وراء الثروة

ولا تجهدن نفسك في طلب المزيد

عندما تكون قد حصلت ( بالفعل ) على حاجتك .

وإذا جاءت إليك الثروة من طريق السرقة

فإنها لا تمكث عندك زمن الليل،

فينها ينبلج الصباح فإنها لم تكن في بيتك بعد

لأنها تكون قد صنعت لنفسها أجنحة مثل الأوز وصعدت إلى السماء

أعبد «آتوم » إله الشمس عندما يشرق

وقلَ امنحني سلامة وصحة ،

وسيمنحك ماتحتاجه مدى الحياة

و تأمن من الخوف » .

والواقع أن هذه النتيجة الحكيمة التي يقول فيها ، أمينمو بى » إن « الثروة (المغصوبة) تصنع لنفسها أجنحة » وتطير بعيدا ، وصورها لنا فى تلك الصورة البارزة عن النروة الآرضية التي لا تدوم و تكون عرضة للزوال والفناء ، نعرف لها مثيلا في صورة أخرى انحدرت إلينا عن طريق محرر «كتاب الأمثال » العبرى وانتشرت في حياة العالم الغربي بعد ظهورها بين سكان مصر بثلاثة آلاف سنة.

ويرى حكيمنا أن الاعتباد على مثل تلك الموارد الدنيوية الزائلة لايجدى نفعا، وأن الضبان الوحيد لذلك هو الله، فيجب أن نعبده، وبذلك « تنجو من الخوف ». وعلى هذا فإن راحة البال والتخلص من الخوف يمكن الحصول عليهما بالاعتباد على الله وحده فقط.

وعلى ذلك نجد هـذا الحكيم المصرى القديم يقول فى أنبل فقوة من نصائحه لابنه:

« لا تنم فى الليل وأنت خائف من الغد ،

لاننا لا ندري عندما ينبثق الفجر ماذا يكون عليه الحال في الغد؟

فالإنسان لايعلم ماسيكون عليه الغد.

الله في كماله

والإنسان في عجزه

والكابات التي يتكلمها الناس تختلف في اتجاهها

على حين أن أعمال الله مختلفة الانجاه(١).

لا تقولن: لست أحمل خطيثة

ولا تجهدن نفسك فى إثارة النزاع.

أما الخطيئة فأمرها عندالله

وهو الذي يختمها بأصبعه .

وليس في يد الله إنسان كامل

ولايقف العجز حائلا أمامه

فإذ أجهد الإنسان نفسه ليصل إلى الكمال

فإنه في لحظة يهدمه (بنفسه).

كن رزينا في عقلك . وثبت قلبك

ولا تجعلن من لسانك سكانا،

<sup>(</sup>۱) ومما يجرى مجرى الأمثال أو هو من الأقوال الشائعة: «أنت تريد وأنا أريد والله يفعل ما يريد » ، وجاء هذا برواية أخرى: « بينما يقطع الجريد يفعل الله ما يريد » ،

فإن كان لسان الإنسان كسكان السفينة فإن رب الجميع هو ربانها .

فهل كان هناك عندما نصح السيد المسيح (عليه السلام) تلاميذه بقوله:

« لا تفكروا فى الغد » أى صدى لتلك الحكمة المصرية القديمة فى تلك الكلمات ؟؟ إنه من المحتمل ألا يكون فى مقدورنا قط الإجابة على هذا السؤال، غير أن حكم «أمينمو بى» قد قدمت لنا مساعدة جوهرية فى الكشف عن مدى انتشار التعاليم الخلقية المصرية القديمة فيما وراء شواطى "النيل و بخاصة فى فلسطين . على أن أعظم الأجزاء انتشارا من حكم «أمينمو بى» قد تجاوزت فلسطين إلى مدى شاسع ولا تزال مستعملة بين ظهر انينا .

وقد أوضح الاستاذ « زيته » أن السطرين الغامضين فى ظاهر هما ، وهما الخاصان باختلاف اتجاه كلمات الناس وأعمال الله ، لا يمكن أن يكون المقصود منهما سوى الفرق الشاسع بين كلمات الناس (أى مقاصدهم) وما يتلوها من أفعال الله (سبحانه وتعالى) ، وعلى ذلك تكون الترجمة ببعض النصرف هكذا: «الكلمات التي يتكلمها الناس تختلف فى اتجاهها وأعمال الله تختلف فى اتجاهها ، وتكون المقابلة هنا على البديهة هى بين «كلمات الناس » و «أعمال الإله » . وعندما يذكر أنهما « يختلفان » فإن المعنى المقصود يكون بداهة «أنهما يختلفان عن بعضهما » . وعلى ذلك يكون لدينا هنا المنل العالمي فى أقدم صورة له : «الإنسان يريد والله يفعل ما يريد » .

وإن مثل ذلك الانتشار الواسع للرأى المصرى القديم عن علاقة الله بالإنسان يفتح لنا ذلك الموضوع الواسع، وهو تأثير النطور الخلق المصرى القديم لا في تاريخ المدنية الغربية أيضا. القديم لا في تاريخ المدنية الغربية أيضا. ولما كان بحث ذلك الموضوع بجب أن تتألف منه خاتمة هذا الكتاب، فيجب قبل أن نتناوله بالبحث أن نلق نظرة قصيرة على المراحل الاخيرة من ذلك التفكير الخلق المصرى القديم قبل أن يحشر سكان وادى النيل إلى معمعة عاهليات البحر الابيض المتوسط الاسيوية.

ذلك بأنه بعد سقوط العاهلية المصرية في القرن الثاني عشر قبل المسيح كانت قوى حياة البلاد الداخلية والخارجية قد اضمحلت وفقدت كل تأثير لها في إزكاء نار التفكير الخلقي مرة أخرى حتى يقوم بأى نشاط حيوى يسمو به إلى أكثر بما وصل إليه ، بل قد حل مكان ذلك ركود وجمود قاتلان لا يأبهان لشيء من عوامل النمو والنشاط ، وكأنما اعترى حياة غلك الأمة التي كانت بمتلئة نشاطا وحيوية ذهول خامد . ولذلك نجد أن النطور الذي أعقب ذلك الأوان كان بجرد ظو اهر رسمية آلية لا تتناول أي تقدم في التفكير والإنتاج العقلي . وكانت قوة الكهانة بصفتها ذات نفوذ سياسي قد جعلت الملك «تحتمس الثالث » في القرن الخامس عشر ق . م . ينصب رئيس كهنة «آمون » رئيسا لجميع كهنة مصر في ذلك الزمان ، أي أنه صار الرئيس الديني للدولة .

ومع أن هذه «البابوية الأمونية » قد قاست عنفا شديدا على يد « إخناتون » فإنها قد استردت فيما بعد كل مافقدته ، بل زادت عليه كثيرا حتى أن « رعمسيس الثانى » سمح لوحى « آمون » أن يرشده فى تعيين الكاهن الأعظم للإله . ولذلك كان من السهل فى تلك الأحوال على الكاهن الأعظم لآمون أن يجعل منصه هذا وراثيا .

ولما لم يكن فى مقدور البلاد أن تقاوم تلك القوة السياسية الكهنية ، التى كانت بمثابة دولة داخل الدولة ، وكانت البلاد دائما فريسة لتعديها الاقتصادى ، فإن مصر هوت بذلك إلى الانحطاط بسرعة ، إلى أن صارت حكومة كهانة فقط ، حتى أنه حوالى سنة ١١٠٠ ق.م. سلم الفرعون صولجانه إلى رئيس القوة الحاكمة التى صارت وقتئذ هى حكومة المعبد .

وفى خلال التطور الطويل، الذى كان من جرائه استيلاء طائفة الكهنة على إدارة شئون العرش، لبست المظاهر الحارجية والرسمية للندين من حلل الهخامة والآبهة مالم تصل إليه من قبل أى قوة دينية فى تاريخ التدين للقديم. ولذلك فإن معابد ذلك العصر ستبقى دائما من أروع الآثار الباقية من العالم القديم.

والواقع أن تلك القصور ، الإلهية ، الضخمة قد رفعت من قيمة الشعائر الدينية الظاهرية إلى مستوى لم تتمتع به من قبل ، لا فى فحامة مبانيها فحسب بل فى معداتها العظيمة الرائعة أيضا .

وقدصار آنئذ «آمونطيبة » وهو متوجبتاج من العظمة لم يسمع بمثله فى بذخ الشرق قط ، فى أيدى كهنته الماكرين ، مجرد مصدر للقرارات السياسية والإدارية ، مل إن الأحكام القضائية المعتادة كان يصدر الفصل فيها بإيحاء من الإله ، كما كان غير ذلك من أمور الوصايا والهبات خاضعا كذلك لما يوحى به الإله ، فكأن الدعاء القديم الذى كان يبتهل به المظلوم إلى الإله «آمون» أن يستحيل بنفسه إلى وزير الرجل الفقير قد نفذ تنفيذا حرفيا بحتا ، وأفضى إلى نتائج لم تكن فى حسبان الذين قامو ابتأليف هذا الدعاء .

أما الدين بصفته قوة شخصية خلقية فقد بقى فى قلوب العقراء وحثالة الشعب من المتدينين فقط، من أمثال أوائك الدين عثرنا على أدعيتهم الناطقة بورع أصحابها وإيمانهم الشخصى على أحقر اللوحات المقدمة للنذر فى جبانة «طيبة» وهذه الألواح المنذورة ، مجتمعة مع نصيحة «آبى، وحكم «أمينموبى» قد كشفت لناعن روح عصر ساد فيه الورع الشخصى وكان خاتمة تطور الآراء الخلقية عند قدماء المصريين، وكان ذلك بعد مرور بضعة أجيال من ألف السنة الاخيرة ق.م.، وفى نفس الوقت الذى انهارت فيه المملكة العبرانية المتحدة، التي لم يقم بالحكم فيها غير ثلاثة ملوك ثم انقسمت إلى مملكة العبرانية المهم جداً أن نلاحظ أن التطور الخلق عند قدماء المصريين كسائر عناصر ثقافتهم قد وقف وانتهى أمره تقريبا قبل بداية الحياة القومية العبرانية، بعد أن سار فى تدرجه نحو خمسة وعشرين قرنا.

وعند ما انتقل ذلك الانحطاط المصرى القديم الذى دام نحوا من خمسمائة سنة إلى دور إصلاح ونهضة بعد سنة ٧٠٠ ق . مكان عصر الابتكار والتجديد في النمو الباطني للتدين والاخلاق قد مضى وقضى عليه قضاء أبديا .

فبدلا من أن نجد نشاطا فياضا يبدو من تلقاء نفسه فى شكل آراء ومظاهر جديدة ، كما كان الحال فى بداية كل تلك العصور العظيمة التي مرت بها البلاد ،

فإننا نجد أن مصر قد رجعت إلى الماضي للأخذ بما كان لها فيه من مجد تالد، وحاولت عن رغبة أن تصلح الحكومة وتعيدها إلى ماكانت عليه حال المملكة المنقرضة في تلك الآيام الخالية قبل أن تحدث عصور الامبراطورية المصرية تلك التغييرات والتجديدات . إذ كانت مصر القديمة في نظر هؤلاء القوم كما بدت لهم من خلال ضباب ألني سنة مضت \_ صورة أسبغت عليها نعمة الكمال المثالي ألذي سادها من قبل في عهد حكم الآلهة . ولا شك أن جماعة الرجوع إلى القديم، عند محاولتهم بعث الديانة والمجتمع والحكومة من جديد على الأسس القديمة ، كان لابد أن يعترضهم على الدوام ذلك التقلب الذي لا مناص من حدوثه ــ سواء أشعروا به أم لم يشعروا ــ بسبب أحوال الشعب الاجتماعية والسياسية والاقتصادية. فإنه لم يكن في الإمكان محو ألني السنة التي انقضت منذ عصر الأهرام، ولذلك كانت الأحوال الواقعية الجديدة تبدو صارخة من خلال ذلك الستر القديم الزائف الذي أحيطت به الشئون الحاضرة. ولما عثر على حل تلك المعضلة ، كأن العلاج مما ثلا لما حاوله العبرانيون فيما بعد عندما وقعوا في مثلهذا المأزق، فنسب القوم للعناصر الجديدة كذلك مَاضيا مجيدا سحيقا، كما نسبت كل مجموعة التشريعات العبرية إلى سيدنا « موسى » . (عليه السلام ) وبذلك أنقذوا هذا الإحياء النظرى .

فكتابات الأهرام الجنازية القديمة ، وهي ما نسميه « متون الأهرام » ، بعثت من جديد ، وبالرغم من أنها لم تكن في الغالب مفهومة كانت تنقش فوق التوابيت الحجرية الضخمة . وكذا « كتاب الموتى » الذي كان لا يزال يحدث في تأليفه بعض التغيير ، قد ظهرت فيه آثار واضحة تنم على هذه الحركة . وفي مزارات المقابر أيضا ذات الصور الجديدة نجد المناظر السارة المأخوذة من حياة الشعب في المستنقعات والمراعى وفي المعامل ومرافئ بناء السفن ، وكلها صورة نقلت بدقة مدهشة عن المناظر المنقوشة في مقابر عصر الأهرام التي بنيت على هيئة المصاطب . وقد وصلت الدقة في نقلها لدرجة أن الباحث لأول وهلة كثيرا ما يشك في تاريخ الإثر الذي نقشت فوقه . والواقع أن شخصا من

رجال «طيبة » يدعى «آبا » أرسل فنانيه الرسامين إلى أحد القبور التي من عهد الدولة القديمة بالقرب من «أسيوط» لينقلوا عنه النقوش التي يريدها في القبر الذي كان يعده لنفسه في «طيبة»، وكان كل السبب في ذلك أن صاحب القبر القديم كان يسمى هو الآخر «آبا ، أيضا

كندلك رأينا فيما تقدم في الفصل الثالث من هذا الكتاب أن « المسرحية المنفية » قد وصلت إلينا لأن الفرعون الأثيوبي الذي وجد في القرن الثامن ق . م . أخذته روح التقوى فأمر بإعادة تدوين كتاب قديم ، كان مكتو با على بردية من عهد الأسر القديمة ، باعتبار « أنه من صنع الأجداد وأنه قد أكله الدود »، فنقش على حجر من البازلت الأسود يوجد آلآن بالمتحف البريطاني . وهكذا جرى البحث وقتئذ بشغف عن الكتابات واللفائف القديمة المقدسة التي بقيت من عهد تلك الأيام الخالية ، حيث كانت تجمع وفوقها تراب تلك العصور الماضية ثم تفرز وترتب. لقد صار الماضي القديم صاحب السيادة العليا. ولا شك أن الـكاهن الذي كان يحبذ ذلك الماضي العتيق كان في الحقيقة يعيش في عالم من الخيالات ، حيث لم يكن لكل ذلك أي معنى حيوى لأهل العصر الذي يعيش فيه . وبمثل ذلك كانت نفس الروح الرجعية في « بابل » هي السائدة ، وقت أن كانت المبراطورية « نبو خاد نزر » (بختنصر) هي الآخرى تقوم محركة بعث جديد . كما سادت نفس تلك الفكرة أيضا فيما بعد بين العبر انيين العائدين من المنني . فكأن العالم قد أخذ يطعن في السن ، وكان القوم يتحدثون بولوع وشغف عن أيام شبابه الغابر. على أن هذا المنهاج الذي كان يجرى مجراه للاحتفاظ بالقديم هوى بذلك الندين العتيد عند المصريين القدماء من حضيض إلى حضيض أبعد منه غورا يحو الانحلال والجمود، حتى آل أمره إلى ما وجده عليه المؤرخ الإغريق « هردوت » من مجرد شعائر ظاهرية جامدة وتقاليد كهنو تية لاحصر لها ،كانمت تؤدى بحذق ودقة ، اشتهر المصريون بسبيهما بأنهم أكثر شعوب العالم تمسكا بالدين . غير أن تلك الشعائر لم تعد بعد تعبر عن حياة باطنية نامية متطورة ، كما كانت عليه الحال في تلك الآيام الخالية ، وقبل أن تخمد الحيوية المتكرة عند الجنس المصري.

هذا وقد كنا نتتبع فيما تقدم على وجه عام نمو تلك الأفكار الخلقية عند ذلك الشعب المصرى العظيم، الذي ظل يتطور خلال مدة تنوف على ثلاثة آلاف سنة تتنازعه فيها القوى الباطنة في ذلك الإنسان القديم مع العوامل المحيطة، حتى هيأت تصوره للقوى الإلهية وتكييفه لمقاييس السلوك البشرى . فالإلهية كاكان يدركها الإنسان في كل مكان من العالم الشرقي القديم ، هي من نتائج الخبرة البشرية ، والآراء القديمة عن الإله ليست إلا تعبيرا عن أحسن ما أحس به الإنسان وتخيله ممثلا في أرقى كائن تصوره . والواقع على ما أظن أن ما قصده « روبرت ج . إنجرسول » عندما قال في سخر ية لاذعة : « إن أسمى عمل قام به الإنسان هو صنعه لإله أمين » هو قول — بالرغم من كل ذلك — عمل قام به الإنسان هو صنعه لإله أمين » هو قول — بالرغم من كل ذلك — صادق حتى الأعماق . فقد رأينا كيف وصل المصريون القدماء في تطوراتهم البطيئة إلى « إيجادهم الإله الأمين » ، ونحن (١) بدورنا قد حصلنا على إلهنا بالوراثة عن العمرانيين .

وقد وصلنا الآن إلى مركز يمكننا من الإجابة عن كُنه تلك الوراثة للأفكار الحلقية والدينية ، أهى من صنع وإنتاج المدنية العبرانية فقط؟ أم أن التاريخ يكشف لنا أن إرثنا الخلق قد تكون إلى درجة عظيمة فى عصر أقدم بكثير من العهد العبرانى ، وأنه قد انحدر إلينا على شكل إنتاج تألف من طائفة من المدنيات العظيمة ، وعلى ذلك يعد أعلى وأسمى تعبير انتجته الحياة الإنسانية القديمة برمتها ، أى أنه يعد أسمى رسالة قام بتقديمها إلينا والدنا « الإنسان القديم » .

<sup>(</sup>١) يريد بقوله « نحن » الغربيين .

## الفصالتابع عشر

## مصادر إرثنا الخلق

لقد فحصنا بشيء من الايجاز ـ في الفصول السابقة ـ أهم المصادر الأصلية التي تكشف لنا عن ظهور المبادىء الحلقية وتطورها في أفريقية الشمالية الشرقية منذ منتصف الألف الرابع قبل الميلاد إلى أن انطوت مصر في غمار عاهليات البحر الابيض المتوسط الأسيوية في القرن السادس ق . م . وعلى ذلك قد استغرق النطور الخلق الذي كشفت لنا عنه هذه الوثائق الأصلية مدة تقرب من ثلاثة آلاف سنة . وكان غربي آسيا في خلال تلك المدة الطويلة كذلك يتمخض بدوره هو الآخر عن طائفة من المدنيات العظيمة ، كانت لها أهمية أساسية في مستقبل تقدم الجنس البشرى . وأقدم تلك المدنيات هي المدنية البابلية ، التي يمكننا الآن أن نتتبع نشأتها خلال بضعة القرون الأولى من الألف السنة الرابعة ق . م . ولقد أحرزت الحضارة البابلية بعض التقدم السامى في عالم الفن في خلال ألف السنة الثالثة ق . م . فإن استعمالها المبدع للصور الحيوانية المتباينة الأشكال في تراكيب متزنة تكاد تنطق بما تمثله من مناظر القوة والحركة، قد أثر في الفن الزخرفي في جميع أدوار العالم التاريخية التالية لذلك . وقدكان هذا الفن متأثرًا تأثرًا عميقا بالأساطير العتيقة التي نشأت في غربي آسيا ، ولا سما البابلية منها ، بما عبر عنه الآدب المبكر أبلغ تعبير وظهرت له حيوية مدهشة ، حتى صارت هذه الأساطير شائعة الانتشار إلى ما وراء تخوم «بابل» بمسافة بعيدة ، وكانت ذخراً كبيرا لموضوعات الفن الزخر في المبكر فيغربي آسيا . على هذا النحو شقت أسطورة الطوفان البابلي طريقها متجهة غربا شطر البحر الابيض المتوسط حتى انتشرت في سورية وفلسطين، إلى أن فتحت فى النهاية طريقًا لها إلى الآدب العبرانى ، ومن ثم وصلتٍ إلينا عن طريق

« العهد القديم » . وتوجد في جميع الأدب العبراني إشارات لتلك الأساطير ، ومخاصة في الأناشيد الدينية التي نسميها « المزامير » .

على أننا إذا استثنينا اهتهام الحضارة البابلية الأولى بالفن ، نجد أن تلك الحضارة بقيت مادية محضة لدرجة مدهشة ، وأنه إنماكان بعد ظهور المملكة الكلدانية (بابل الجديدة) في القرن السادس ق.م. ، وما تبع ظهورها من سيادة الفرس بعد عهد «كورش» ، أن كشف لنا البابليون عن نشاط ذهني بارز ، حيث وضع فلكيوهم العظهاء الأسس التي شاد عليها علماء اليونان فيها بعد علم الفلك .

وكان البابليون – بطبعهم – شعبا تجاريا على الأخص ، وجل اهتمامه منصرفا إلى المعاملات و تنظيم شئونها حسب القانون . وقد قال أحد علماء الإنجليز البارزين في التاريخ الآشوري (١) عن ذلك الشعب : « لم يوجد شعب آخر كان منصرفا على الدوام إلى طلب المال والحصول عليه ومنهمكا بكلياته في البحث وراء النجاح في هذه الحياة (أكثر من البابليين)» . فقد كانت قافلاتهم وقافلات « الأشوريين» تتوغل غربا في آسية الصغرى وسورية وفلسطين من أزمان سحيقة ترجع إلى الألف الثالث ق . م . وكانت وثائق المعاملات المكتوبة بالخط المسماري متداولة الاستعال قبل سنة ٢٠٠٠ ق . م . في آسية الصغرى ، كماكان استعمال تلك الكتابة المسمارية في فلسطين أمنها مألوفا في آسية الصغرى ، كماكان استعمال تلك الكتابة المسمارية في فلسطين أمنها مألوفا ذائعا عند حلول القرن الخامس عشر ق . م وقد سرت بجانب هذه المعالات في آسية التقاليد والقوانين التجارية التي كان التجار البابليون يسيرون على مقتضاها . وبعض هذه القوانين نفسها — مما انحدر إلينا عن طريق ، قانون مقوراني » — كانت متداولة الاستعمال كذلك في فلسطين قبل عهد العبرانيين ، موراني » — كانت متداولة الاستعمال كذلك في فلسطين قبل عهد العبرانيين ، موصلت عن طريق « العهد القديم » إلى الحضارة الغربية ، حيث يقابل للمرة ثم وصلت عن طريق « العهد القديم » إلى الحضارة الغربية ، حيث يقابل للمرة ، فوق مكتب دراسات المستشرق الحديث ، القانون العبراني قوانين الثانية ، فوق مكتب دراسات المستشرق الحديث ، القانون العبراني قوانين

Early History of Assyria. P. 338 by Sidney Smith, : (1) Keeper of the Department of Egyptian & Assyrian antiquities in the British Musivn, Vol. I, New York 1928.

« حمورابى » البابلية . ولا شك فى أن مثل نظام عطلة يوم السبت قد دب إلى الحياة الفلسطينية عن طريق مثل هذه الاتصالات العملية التى كانت تستند عليها المعاملات التجارية ، فإنه سواء أراد رجل الاعمال الغربى الذى يعيش اليوم فى الشرق الادنى أم لم يرد ، فإنه يتحتم عليه مراعاة السير فى المعاملات التجارية حسب التقويم المتبع ، فيما يختص بالايام المقدسة التى لا يجرى فيها بيع ولا شراء . ولا بد أن مثل هذه الحال هى ما كان يسير عليه التجار الفلسطينيون حينها كانوا يتعاملون مع التجار البابليين .

وعلى ذلك نجد أن الفلسطينيين لم يأخذوا عن البابليين شيئا يذكر من معتقداتهم وآرائهم الدينية سوى ما يتعلق بالأوضاع الظاهرية والشعائر المرعية . أما العقائد الجوهرية المكونة لأركان الدين فلم يكن الأخذ عنها بمثل هذه السهولة . وقد تصور البابليون الأوائل آلهتهم ممثلة فى القوى الطبيعية ، وهم فى ذلك مثل المصريين القدماء ، فكانت أقدم معبوداتهم من آلهة الطبيعة . ولذلك نجد فى أنشودة عظيمة كانت لا بد مستعملة فى عبادة « سن ، إله القمر فى معبده بمدينة «أور » — أن مؤلفها الكاهن كشف فيها عن أصل عالم الطبيعة حيث رأى عفوا إله القمر يقوم بعمله ، ثم يذكر أن عمل ذلك الإله ينتقل فى الوقت نفسه إلى دائرة الشئون البشرية . وهو فى ذلك لم يسند إليه خلق كل الأشياء المادية فحسب ، بل عزا إليه أيضا تأسيس كل النظم البشرية خلق كل الأشياء المادية فحسب ، بل عزا إليه أيضا تأسيس كل النظم البشرية الشعب الحلومة والديانة الرسمية ، ومخاصة حياة الشعب الحلقية ، حيث يقول :

« إن كلمتك يتو لد منها الصدق والعدالة

وعلى ذلك يتكلم الشعب الصدق . .

وهذه الأنشودة الرائعة ، بما تحويه من صورة سامية تنطق بسؤدد إله القمر ، بما فى ذلك من إنشائه الحياة الطاهرة وصيانها ، تدل على أنه كانت توجد هناك عقول مفكرة بين الكهنة الدين كانوا يقومون بالواجبات الدينية الرسمية فى « بابل » القديمة . على أنه من المؤكد أن الكاهن الذى ألف هذه الأنشودة لم يخصص منا غير جزء يسير جدا لسلطان القمر من الناحية الخلقية ، فقد كان

أكثر اهتمامه موجها لما لذلك الإله من السلطان الذى لا حدله على موارد البلاد المادية ، ولذلك كان معظم الانشودة منصرفا إلى تلك الناحية من الصورة التى صورها لنا . فمن بين التمانية والاربعين سطرا التى تشملها تلك الانشودة لا يوجد إلا نحو سطرين — بل سطر واحد على وجه التأكيد — خصصه ذلك المؤلف الكاهن « للصدق والعدالة » . والانشودة هى كما يأتى بعد حذف بعض سطورها :

« أيها الأب الرحيم الشفيق الذى فى قبضته (۱) حياة الأرض قاطبة الدال فى قبضته (۱) حياة الأرض قاطبة أيها الرب إن ألوهيتك كالسهاء العالية : غير عريض مفعم بالأنمار ، هو الذى يخلق الأرض ويؤسس المعابد ويسمِّى أسماءها والوالد الذى يلد الآلهة والناس ويجعل المساكن تقام وينشىء القرابين وهو الذى يدعو المككية ويعطى الصولجان ويحدد ما هو مقدر للإنسان فى الأيام البعيدة وهو الأمير ذو البطش لا يرى ما فى قلبه القسيح أى إله

والرب الذى يقرر حكم السهاء والأرض والذى لا مبدل لأمره والقابض على النار والماء والمرشد للمخلوقات الاحياء ، فمن ذلك الإله الذى يعادلك؟ من المعظم فى السهاء؟ إنك أنت وحدك المعظم

<sup>(</sup>١) يلاحظ أن عدم انسجام ضائر الأفعال في القصيدة موجود في الأصل -

ومن المعظم فوق الأرض ؟ إنك أنت وحدك المعظم

وحينها يتردد صدى كلمتك فى السماء فإن آلهة العالم العلوى يسجدون لك، وحينها يتردد صدى كلمتك فوق الارض فإن آلهة العالم الدنيوى يقبلون الارض لك،

وحينها ترتفع كلمتك إلى عليين كالهواء فإنها تجعل المراعى تنمو وعيون الماء تغزر

وحينها تنزل كلمتك إلى الأرض فإن الكلاً يخرج شطأه وكلمتك تصيّر الحظائر بما فيها من قطعان سمينة وتنشر المخلوقات الحمة.

وكلمتك يتولد منها الصدق والعدالة وعلى ذلك يتكلم الناس الصدق وكلمتك السهاء العلا، والأرض المستورة التي لا يخترق حجبها نظر ومن يفهم كلمتك؟ ومن يضارعها ؟

أشمل بنظرك بيتك ا انظر إلى مدينتك ا أنظر إلى , أور ،(١) .

فنجد في هذه الأنشودة طموحاً دينيا في مستوى عال ، لابد أنه كان قد أحدث تأثيرا واسع النطاق في آسية الغربية ، والواقع أن هذه الأنشودة تذكرنا بالمزامير العبرانية ، مع أنها ترجع إلى ما قبل ظهور الدين العبراني برمن بعيد . وعلى أية حال فإن مهمتنا الحاصة هنا لاشأن لها بالدين على وجه عام ، بل تتعلق خاصة بالآراء والمبادى الحلقية . وإذن ما الذي كانت تشتمل عليه الحياة البابلية من المبادى الحلقية ؟ وما الأفكار الخلقية التي تركها لنا البابليون؟ والواقع أن فن النحت عندهم لا يمدنا بأى برهان محسوس على براعتهم في رسم الصور الإنسانية ، وهو دليل على قلة اهتمامهم بالتعبير عن أخلاق في رسم الصور الإنسانية ، وهو دليل على قلة اهتمامهم بالتعبير عن أخلاق الإنسان عن طريق الرسم أو بتصوير الملامح البشرية ، ذلك بأنهم لم يهتموا بالتفكير في الفروق بين مختلف أنواع الإخلاق كما تبرز لنا عندما نقابل بين بالتفكير في الفروق بين مختلف أنواع الإخلاق كما تبرز لنا عندما نقابل بين بالتفكير في الفروق بين مختلف أنواع الإخلاق كما تبرز لنا عندما نقابل بين بالتفكير في الفروق بين مختلف أنواع الإخلاق كما تبرز لنا عندما نقابل بين بالتفكير في الفروق بين مختلف أنواع الإخلاق كما تبرز لنا عندما نقابل بين

Hugo Gressman, altorientalische Texte zum Alten: نقلاعن (۱)
Testament P. P2 41 — 242 (2<sup>rd</sup> enl. Berlin, 1926).

حياة الطيبين وحياة الأشرار. والدليل الذي يلفت النظر لتلك الحالة العقلية هو عدم معرفتهم شيئا عن المحاكمة في عالم الآخرة فيما بعد الموت ، فكل الناس عندهم، الطيب والحبيث ، كان مرجعهم إلى « شول » الذي هو نفس المثوى السفلي المظلم للجميع .

و بالرغم من ذلك فإن شعب بابل قد تقدم فى معتقداته فصار يؤمن بأن «شماش » إله الشمس ، الذى يمثل عندهم إله العدل — كما كانت الشمس تمثل إله العدالة عند المصريين القدماء — كان يبغض السلوك الذى لا ينطوى على المودة . وهذا المذهب قد عبر عنه فى أنشودة « لشماش » جاء فيها :

« يا شماش أنت الذي لا يفلت من شباكك شرير

ولا يفر من فخك خاطي. .

أما من يحنث في يمينه فإنك تعجل له العقاب،

ومن لا يحترم كل مقدس فلن يستطيع الفرارمنك .

شباكك العريضة مطروحة لمن يقترف الشر

ولمن يرفع بصره إلى زوجة رفيقه . . . . .

إذا أشهرت سلاحك عليه فلا منجى له

فإذا وقف أمام المحكمة فليس في استطاعة أحد مساعدته ولوكان والده .

وليس هناك من يعارض كلمة القاضي حتى إخوته

فهو يحبس في فنخ نحاسي لا مناص له منه .

وأما من يضمر السوء فإنك(١) تحطم قرنه

ومن يتحير إلى المسيء فإن الأرض التي تحت قدميه تميد يه

. . . . . . . . . .

والقاضى الجائر تجعله يشاهد الأغلال، ومن يقبل الرشوة ويلتوى في الحق

A. Ungnad, Die Religion der Bolylonier und • نقلاعن (١) assyrer, PP. 187 — 188.

فإنك تثقله بالعقاب.

أما من يأىي الرشوة ويتحيز إلى جانب الضعيف

فإنه يدخل السرور العظيم على « شماش » ويعيش طويلا .

والقاضي الحذر الذي يقضي بالعدل

يعد لنفسه قصرا ويكون مثواه مقرا ملكيا .....

كمثل ماء الينبوع الأبدى فيه بذرة لا تنفد

لمن يعمل بتقي وطيبة ولا يعرف الغش ....

أما المرء الدنىء العقل فإنه يسجل ( على نفسه ) ذلك بالقلم ،

أما الذين يرتكبون الشر فإن بدرتهم لابقاء لها .

فنجد في هذه الأنشودة مبدأ الجزاء الحسن الرجل الفاضل والعقاب للمذنب، مع الاعتراف بالصفة الاجتماعية للأخطاء . غير أن مثل هذا الاعتراف لم يسُد تيار الحياة العريض في «بابل» ولم تميز به الآراء المنبئة في أنحاء الأدب البابلي عن كنه الشر ، ومع أن المزامير البابلية الخاصة بالتوبة يستشهد بها عادة على أنها تعبر عن شعور البابليين المرهف من جهة الخطيئة ، فإنه يتضح منها في الحقيقة ، أنها لا تحتوى على أى بيان يدل على أن الخطيئة هي ضد المجتمع الإنساني . وقد لاحظ الأستاذ فستر مارك (Westermarck) (۱۷) بنظر ثاقب أنه لا يوجد في أى «مزمار » معروف لنا من التي وضعت للتوبة بنظر ثاقب أنه لا يوجد في أى «مزمار » معروف لنا من التي وضعت للتوبة أية دلالة على أن فكرة الخطيئة فيها تشتمل الذنوب التي ترتكب ضد بني البشر . فقد كان شعور البابليين أن الذنوب لم تكن إلا مجرد تعد ظاهرى على حقوق الإله ، وقد لا يكون فيها في الواقع ما يدعو إلى غضب الإله . وتدل من امير التوبة صراحة على أن العاقبة الوخيمة التي يتضرع المذنب محرارة للنجاة منها لا يرجع سدبها إلى سخط الإله على الأخلاق الشريرة ، بل محرارة للنجاة منها لا يرجع سدبها إلى سخط الإله على الأخلاق الشريرة ، بل كانت ترجع كا لاحظ الأستاذ «فستر مارك » \_ إلى « اللعنات التي كان يصبها على المذنب من حاق به الضر » ، وهذا الاستنتاج يتفق تمام الاتفاق يصبها على المذنب من حاق به الضر » ، وهذا الاستنتاج يتفق تمام الاتفاق يصبها على المذنب من حاق به الضر » ، وهذا الاستنتاج يتفق تمام الاتفاق

<sup>(</sup>۱) أنظر : 703 ← 702 (١)

مع ما لوحظ بوجه عام من أن المبادئ الخلقية عند الشعب البابلي – وهي التي لم نر إلى الآن مايدل بصفة قاطعة على نموها و تطورها ـــ لم تكن من العناصر الجوهرية في حياة الشعب أو حياه حكامه . وهذه الحقيقة تتضح لنا صحتها ـ بصورة بارزة ـ من قانون « حموراني » الشهير ، الذي وردت فيه الجرائم والاحكام مدرجة حسب الدرجات الاجتماعية التي يشغلها المتقاضون أوالمذنبون فكان الرجل صاحب المنزلة السامية ينال فيه رعاية ظاهرة أكثر من الرجل الوضيع الأصل . وقد رأينا فيما سبق أن الحكماء المصريين الاقدمين ووجهاء القوم كانوا دائمـا يكررون ذكر عدم اكترائهم للفوارق الاجتماعية بين طبقات الناس . فقد جاء في قول أحدهم : « إني لم أرفع من شأن العظيم على الوضيع ، . وهو تعبير يدل على الرجل صاحب المكانة العظيمة ومقارنته بمواطنه « المعتاد »، وبالنص الحرفي « الرجل الصغير ». والواقع أن المنزلة الاجتماعية أو المرتبة العالية لم تعط المصرى القديم أية ميزة في نظر القانون . ونذكر بهذه المناسبة ما أوردناه فيما سبق من أن الفرعون قد نبه وزيره الأكبر إلى أن واجبه يقضي عليه: • بألا يظهر احترامه للأفراد بصفة كونهم أمراء أو مستشارين ، أي أن هذا المبدأ كان من صلب دستور الدولة المصرية قديما. أما عند البابليين فكانت العدالة الاجتماعية التيهي بعينها الأساس الذي يقوم عليه الرقى الخلقي ، ناقصة جدا ، بل معدومة بالمرة ، وعلى ذلك لم تساهم مدنيتهم مساهمة جوهرية في تاريخ آسيا الغربية الخلق .

وهناك مصدر آخر يمكن اعتباره من أمثال تلك المؤثرات في تاريخ آسية الغربية المبكر ويجب علينا أن نعيره التفاتا حتى في مثل هذه النظرة العاجلة وهو ما يستمد من الشعور الخلق السامي عند الحيثيين، وبين أيدينا الآن قطع من قوانينهم. وإن أبرز مثل نذكره في هذا الشأن مانراه من تقديرهم للمسئولية الخلقية في الالتزامات الدولية التي أقرها أحد الملوك الحيثيين في القرن الثالث عشر، حيث يعترف هذا الملك بهجوم — لا مبرر له — قام به ضد الدولة المصرية في عهد « رعمسيس الثاني » . ولما كان هذا الملك يشعر الدولة المصرية في عهد « رعمسيس الثاني » . ولما كان هذا الملك يشعر

بالخطأ لحلق الذى ارتكبه ، فقد نسب الوباء الذى كان شعبه يعانيه إذ ذاك إلى غضب إله عليهم بأن أرسل عليهم هذا الوباء بمثابة عقاب على تلك الخطيئة التي ارتكبها . كما يلاحظ أيضا نمو شعورهم بالحق والاعتدال في الصورة المنقحة من القانون الحيثي التي أحدثها الملك ، خاتشيل ، وجعلها أكثر رأفة من قبل ، حيث قد قابل الملك ذلك التنقيح بالصرامة التي كان عليها القانون القديم المعمول به قبل حكمه . وقد بقي لنا من هذا القانون نحو ٢٠٠ فقرة ، وهي تكوّن جزءا كبيرا منه ، مدونة على لوحات من الطين .

وما تجدر بنا ملاحظته أن الحيتيين كانواكذلك قد جعلوا العقوبات القانونية مدرجة حسب المركز السياسي الذى يشغله المذنب، فكانت تخف وطأة العقاب إذا كان المجرم من أهل البيئة المحلية، فيكون أقل من العقاب الذى يوقع على أحد عايا الحكومات المجاورة (١٠). على أنه لايزال أمامنا مقدار عظيم من الحفائر والابحاث التي لابد من درسها وإتمامها قبل أن تكون لدينا المعلومات الوافية عن كنه المدنية الحيثية، وإلى أن يتم ذلك، تشير الدلائل إلى القول بأن الحيثيين كان لهم بعض التأثير في النقدم الخلق في آسيا الغربية. على أنه من المهم أن تلاحظ هنا أن المدنية الحيثية بقيت ضئيلة التأثير إلى أو اخر الألف الثاني قبل الميلاد، وهو وقت متأخر بالنسبة إلى تاريخ المدنية الشرقية القديمة.

وقد اتصل العبر إنيون خلال أسرهم فى الشرق \_ وَهم فى مرحلة متأخرة من مراحل تقدمهم الدينى \_ اتصالا و ثيقا بالمدنية الفارسية ووقفوا على الكثير من ديانة « زُروستر ، . ومذهب « زروستر ، هذا مذهب مردوج يدعو كل إنسان أن يقف إلى جانب قوة من اثنتين ؛ فإما أن يملا روحه بالخير والنور ، وإما أن يخلد إلى الشر والظلمة . وقد مثلت هذه القوى جميعها فى كائنات حية ، وأية طريقة منها يسلكها الإنسان لا بد أن ينتظر بعد موته حسابا عنها فى عالم الآخرة . وإن ظهور فكرة الحساب فى الآخرة \_ وهو شىء لم يعرف فى

<sup>(</sup>١) لقد بقى الحال عندنا في مصر على المكس من ذلك إلى أن محيت الامتيازات الأجنية .

آسيا الغربية قبل « زروستر » \_ قد أوجد نظرية قوية أن « زروستر » قد أخذ الكثير من ديانته عن الديانة المصرية القديمة .

وبعد فوات ستة أسابيع على كتابة البيان المتقدم ــ وكان تحت الطبع بالفعل - كنت قائمًا لأول مرة بين الدمن الضئيلة الباقية من قصر «كورش» الأكبر، وهو واقع علىمسيرة أقل من نصف ساعة من قبره في « بازارجادة » (Pasargadae)، ولم يبق من هذا المبنى (الذي كاد أن يختني) إلا عمو د مربع أو عمودان من الاحجاركانا لا يزالان قائمين ، منقوشا عليهما بالخط المسماري باللغة الفارسية القديمة العبارة الموجزة الآتية: « أنا «كورش » [ قد أقمته ] » . وأحد هذين العمودين عبارة عن قائمة باب ولا يزال ظاهرا فوقه نقش بارز يمثل صورة إنسان طويل القامة ــ في شكل أحد أنصاف الآلهة له زوجان من الاجنحة المنتشرة في وضع رائع ـ كأنه واحد من سلالة الملائكة المذكورين في التوراة . وقد عرفت فيه نقشا رأيته من قبل في بعض المطبوعات (١) ، غير أنى عندما حققت النظر بدقة فيما كان متآكلا من النقش ظهر لي في الحال شيء لم يسبق أن جذب نظري من قبل قط. ذلك أن رأس تلك الصورة المجنحة كان يعلوها تاج، أوزير » إله الحساب المصرى في عالم الآخرة عند قدماء المصريين . ولمثل هذا الرمن دائمًا أهمية في الفن الشرقي القديم. فهذا النذر ( بحساب الآخرة ) ذو الجناحين ، بقي قائمًا في مدخل قصر « كورش ، نحو ٢٥٠٠ سنة ، وكل رائر دخل القصر كان يشاهده لا سا تاج الحساب لعالم الآخرة عند قدماء المصريين، وعلى ذلك يكاد يكون من الأمور التي لا شك فيها أن المحاكمة الزروستورية في الآخرة مأخوذة عن قدماء المصريين ، كما أخذ الفرس الكثير غيرها في العمارة والفن عن المصريين القدماء. وبعد أن غادرت بلاد الفرس كتب إلى الاستاذ « ارنست هرزفلد »(٢)

Friedrich Sarre, Die Kunst des alten Persien: انظرال کتابین (۱) (Berlin, 1922). Friedrich Sarre & Ernst Herzfeld, Iranische Felsreliefs, Tafel XXVIII & PP. 155 — 165 (Berln, 1910).

= الأستاذ « ارنست هرزفلد » هو مدير حفائر البعثة الفارسية التي أوفدها (۲)

(Ernest Herzfeld) فى تقرير عن أعماله فى الآثار الفارسية القديمة أنه كان ينقل نقوشا طويلة ، لم تكن قد نشرت بعد ، على واجهة قبر الملك « دارا الأكبر . ، وأن هذا النقش يحتوى على بيان خلق وعلى المثل الأعلى للسلوك . فيقول « دارا » مثلا :

« لقد أحببت الصواب ، وأما الخطأ فلم أحبه وكانت إرادتى عدم ارتكاب أى ظلم ضد أية أرملة أو يتيم وم تكن إرادتى أن يحيق ظلم باليتامى أو الأرامل ولقد عاقبت السكاذب عقابا صارما وأما الذى كدّ فانى كافأته مكافأة حسنة ،

ويجب علينا أن ننظر نشر النص الكامل لهذه الرسالة الجديدة المدهشة التى جاءتنا من الملك « دارا الآكبر » ، غير أنه من المدهش أن المقنطفات التى أرسل بها إلى الأستاذ « هرزفلد » يشبه رنينها فى الآذن صدى التعاليم الاجتماعية التى نطق بها الحكاء المصريون القدماء ، هذا ولدينا الآن الآدلة الوافرة على أن التطور الديني الذي أحرزه العبرانيون بعد عودتهم من المنني الوافرة على أن التطور الديني الذي أحرزه العبرانيون بعد عودتهم من المنني (فى بابل) كان متأثرا بتعاليم « زروستر » ، وأنه يجب لذلك ، أن نضيف إلى المؤثرات الدولية التي تعرضت لها الخلقيات العبرانية ، التعاليم التي جاء بها هذا النبي « الميدي الفارسي ، العظيم « زروستر » .

وكان قد نما قبل ظهور الملكية العبرانية فى أواخر القرن الحادى عشر ، مجموعة كبيرة من الأمم المتحضرة على طرل الطرف الشرقى للبحر الأبيض ، تقع بين بلاد الجيثيين شمالا وتخوم مصر جنوبا . والأرجح أن أهم هذه الشعوب من وجهة تاريخ المدنية هم الفينيقيون . وقد كانت بعض العناصر الهامة فى المدنية بن البابلية والمصرية القديمة عاملا جوهر ما فى تكييف الحياة والثقافة

التى تقوم الآن بأعمال الحفر في قصور برسيبوليس (Oriental Institute) التى تقوم الآن بأعمال الحفر في قصور برسيبوليس وفي مقابر أباطرة الفرس المجاورة الواقعة في نخشى رستم ( Nakhshi Rustum ) .

فى مدن الساحل الفينيق الزاهرة التى كانت تتألف منها المراكز التجارية الفينيقية ، ومن ثم كان من السهل أن تدخل هذه الحيوط الاجنبية فى نسيج ثوب الحياة العبرانية . وعلى أية حال فنحن لا نعلم شيئا تقريبا عن نوع التطور الخلق عند الفينيقيين .

وأما فى بلاد فلسطين التى احتلها العبرانيون فيما بعد ، فإن الكنعانيين ، الذين كانوا يسكنون هذه البلاد قبل العبرانيين ،كانوا قد اجتازوا مرحلة من النمو المتحضر تبلغ أكثر من ألف سنة حينها غزا العبرانيون البلاد .

وقد عرفنا من النقوش التاريخية البابلية والمصرية القديمة ، وكذلك من الحفائر الآثرية ، شيئا كثيرا عن هذه المدنية الفلسطينية الراقية النامية السابقة لعهد العبرانيين . كا أنه كان للثقافة البابلية كما ذكرنا من قبل أثر هام خالد فى فلسطين الكنعانية ، وعن طريق الكنعانيين — بوجه خاص — وصل أثر البابليين فى الفن والآدب والدين إلى العبرانيين . يضاف إلى ذلك أن هذا الإقليم كان منذ زمن بعيد واقعا تحت تفوذ الحضارة المصرية القديمة . فقد بدأ المصريون يبسطون سيطرتهم على الساحل الفينيق قبل أن يطأ العبرانيون فلسطين بأكثر من ألني سنة ، إذ اقتحمت الجيوش المصرية فلسطين قبل فتحهم إلى نهر الفرات فى خلال القرن السادس عشر ق . م . بقيت فلسطين فتحهم إلى نهر الفرات فى خلال القرن السادس عشر ق . م . بقيت فلسطين مدة قرنين بعد دخول العبرانيين فيها . وبذلك بلغت المدنية الكنعانية مرتبة مدة قرنين بعد دخول العبرانيين فيها . وبذلك بلغت المدنية الكنعانية مرتبة سامية فى القرون التى احتلتها فيها مصر . فلها غزاها المبرانيون كانت قد صبغت مرادا و تكر ارا بالعناصر المصرية .

وكا ن من نتائج ذلك أرب العبر انيين حيثها دخلوا فلسطين صاروا على اتصال مباشر بتلك الحضارة الكنعانية المركبة ، التي أنشى معظمها من العناصر البابلية والمصرية القديمة معا . هذا فصلاعن أن تلك المدنية الكنعانية ، بمر ورها في تجاريب اجتماعية طويلة ، كسبت كذلك عناصر ثقافية كثيرة من صنع

الكنعانيين أنفسهم. والواقع الذى لاشك فيه أن اللغة التى وجدها العبرانيون الفاتحون، وهى اللغة الكنعانية لغة البلاد وقتئذ، قد اتخذها العبرانيون أنفسهم لغة لهم، وهى التى انحدرت إلينا فيها بعد فى ثوب اللغة العبرانية التى كتبت بها التوراة. وبما يؤسف له أننا لا نعرف شيئا يذكر عن التاريخ الخلق لذلك الشعب قبل الغزو الإسرائيلي.

وبتلخيصنا لموقف فلسطين من نواحيه المختلفة ، نرى أن تلك البلاد من الوجهة الجغرافية تقع على جسر طبيعى ضيق بين البحر الابيض المتوسط من جهة والصحراء العربية من جهة أخرى ، وهو جسر يقع بين قارتين طالما اتخذ طريقا عاما لربط إفريقية بآسيا منذ عهد ما قبل التاريخ .

أما من الوجهة السياسية فإن فلسطين كانت قديما كما هي الآن : كرة قدم دولية .

وأما من الناحية الثقافية فإنها ، كما أوضحنا الآن ، كانت داخلة ضمن الإقليم النجارى الذى طالما كانت المعاملات البابلية تسيطر عليه ، كما كانت فى الوقت نفسه تقع مباشرة فى ظل صرح المدنية المصرية العظيمة . فالقوم الذين استقروا فى أرض فلسطين لم يجدوا أنفسهم فى وسط حضارة قديمة تكونت بالإقليم نفسه ومصبوغة إلى حد كبير بالصبغة المصرية القديمة فحسب ، بل كانوا يطلون أيضا على مدنيات أعرق منها بكثير على كلا الجانبين فى آسيا وإفريقيا . فمن هدنه البيئة الدولية البعيدة الأثر بالشرق الأدنى الذى كان يضم فلسطين بين جوانحه نشأت تلك الأفكار الخلقية التى غذت الدالم الغربى فى النهاية بالآراء الخلقية السائدة فيه الآن ، إذ وصلت إلينا عن طريق بقايا الأدب العبرانى ، وهو الذى كانت محتوياته الخلقية كما أسلفنا بعيدة كل البعد عن أن تكون من أصل عبرانى محض .

ومن الحقائق المدهشة أن يكون ذلك الإرث الخلق العظيم قد وصل إلى المدنية الغربية من شعب خامل الذكر سياسيا منزو فى الركن الجنوبى الشرقى من

حوض البحر الآبيض المتوسط. فإن هذا الشعب لم يقبرله نظام قومى خاص به الامند العشر أو العشرين سنة السابقة لعام ١٠٠٠ ق.م.، ولم يبق أمة موحدة إلا نحو قرن واحد على آكر تقدير. وعلى إثر انحلال تلك الدولة الصغيرة نجد أن الجزءين الملدين قاما على تراثها ظلا يكافحان البقاء، فاستمر أحدهما مدة قرنين تقريبا. وأما الجزء الآخر فإنه بعد أن مكث مدة قرن وربع قرن من سقوط الجزء الأول قضاها في حياة قلقة شبه مستقلة، تداولته فيها أيدى عالك الشرق العظيمة قديما، قد حاق به كذلك الفناء التام بعد سنة ١٠٠ ق.م. برمن قليل. بذلك تكون حياة العبرانيين القدامي القومية المستقلة — أو حياة جزء مهم — التي بدأت لأقل من ثلاثين سنة قبل عام ١٠٠٠ ق.م. — قد مكت حو الى أربعة قرون وربع قرن وختمت في باكورة القرن السادس ق.م. أي حو الى أربعة قرون وربع قرن وختمت في باكورة القرن السادس ق.م. أي من ألف السنة الأخيره قبل الميلاد المسيحي. وفي تلك الفترة كان تقدم الثقافة في مصر وفي بابل قد نضب معينه وصار يعد خبرا من أخبار التاريخ القديم.

وإنه لمن المستحيل علينا طبعا أن نضمن هذا الكتاب المحدود الحجم التاريخ الديني والخلق للعبر انيين القداس حتى ولو بطريق التلخيص. على أن مهمتنا في هذا الكتاب تضطرنا إلى الكشف عن العوامل الاجنبية الهامة التي عملت في التطور الخلق عندهم. ولكي نتمكن من القيام بذلك يجب أن نعيد إلى ذاكر تنا بعض الحقائق البارزة في التاريخ العبر انى ، إذا كنا نريد حقا معرفة العناصر الاجنبية في التطور الخلق العبر انى .

كان ظهور العبرانيين لأول مرة فى ميدان التاريخ فى خطابات « تل العبارنة » التى يرجع تاريخ أقدمها إلى ما بعد سنة ١٤٠٠ ق . م . بقليل ، أى فى عهد يسبق بكشير أى أدب عبرانى وصل إلينا .

وهذه الخطابات المسمارية تكشف لنا عن وجود جماعات من العبرانيين الرحل كانوا ينزحون إلى فلسطين ، التي كانت وقتئذ تحت سيطرة مصر ، حيث كانوا يدخلون هناك في سلك الجنود المرتزقة . ولا نعرف من شأنهم بعد ذلك شيئا مدة قرنين من الزمان ، إلى أن كان وقت ذلك الآثر المصرى الذي أقامه

قى «طيبة» (الأقصر) «مِرْ نبتاح، بن «رعمسيس الثانى» قبل سنة ١٢٠٠ق.م. بنحو عشر سنين أو عشرين سنة . فقد حفظت لنا فيه أنشو دة نصر نجد فيها ذلك الملك يفتخر بقوله : « وإسرائيل قد دمرت وبذرتها محيت » .

وقد كان ذلك الحادث في « عهد القضاة »(١) ، وقت أن كانت الحياة العبرانية القومية لاتزال خاملة لا تكاد تعرف شيئا من الحمكم المركزي أو النظام القومي . فقد كان العبرانيون لا يزالون متأثرين كل التاثر بحياة القرون الطويلة التي قضوها في الرعى و تلمس الكلا على حدود الصحراء قبل أن يدخلوا فلسطين ، فكانوا لايزالون متمسكين بالعادات الساذجة المتبربرة الشائعة بين قبائل الصحراء ، بل ببعض التقاليد القريبة من الوحشية التي تلازم الحياة الفطرية ، مثل ذبحهم الولد البكر قربانا لإله القبيلة . وهذه الآلهة المحلية قد تكون مثل الشيطان الرجيم الذي كان في ظنهم يسكن فوق قمة الجبل أو عند غدير الماء ، على غرار جني الليل المعتم الذي صارعه ، يعقوب » (عليه السلام) عند غدير ، جابوك ، حتى أجبره على الفر ار فزعا قبل انبثاق الفجر .

ومثل هذا الجنى المحلى كان يطلق عليه فى الصحراء الواقعة جنوبى «يهودة» اسم « إيل ». وهذا اللفظ ليس اسم علم وإنما هو الكلمة السامية القديمة التى كانت تطلق على أى إله محلى ، وقد انحدر إلينا فى اسم « اسرائيل » ، وهو الاسم الذى أطلقه على « يعقوب » الكائن الذى صارعه ، وقد بق لناكذلك فى طائفة من الاسماء مثل « ميخائيل » ، ومعناه « الذى يشبه الإله » ، وفى الأنحاء الشمالية من «كنعان » كانت الآلهة المحلية عند الكنعانيين تسمى « بعولا » أو « أربابا » .

ومن الواضح أن بعض العبرانيين الرحل كانوا قد استُعبدوا بعد لجوتهم إلى مصر فى زمن قحط حدث عندهم. وقد قام من بينهم عبرانى امتاز بحسن سياسته وقوة قيادته البارعة ، ونصب نفسه عليهم وخلصهم من العبودية ، وبدلك صار يعد أول قائد عبرانى عظيم وصل إلينا اسمه .

<sup>(</sup>١) انظر سفر القضاة من الكتاب المقدس ( التوراة ) .

ومن المهم أن نلاحظ أن «موسى» — وهو اسم ذلك القائد — كان اسما مصريا، بل هو نفس الكلمة المصرية القديمة « مس » ومعناها «طفل » ، وهى مختصرة من اسم مركب كامل كالاسماء «أمن مس » ومعناه «آمون الطفل » أو «بتاح مس » ومعناه «بتاح طفل » . وهذه الاسماء المركبة نفسها هي الاخرى مختصرات للتركيب الكامل «آمون (أعطى) طفلا » أو «بتاح (أعطى) طفلا » . وقد لتي اختصار الاسم إلى كلمة «طفل » قبو لا منذ زمن مبكر ، إذ كان سريع التداول والتناول بدلا من الاسم الكامل الثقيل .

على أن الاسم « مس » ( طفل ) نجده كثير الانتشار على الآثار المصرية القديمة . ولا شك فى أن والد « موسى » كان قد وضع قبل اسم ابنه اسم إله مصرى مثل « آمون » أو « بتاح » ، ثم زال ذلك الاسم الإلهى تدريجا بكثرة التداول حتى صار الولد يسمى « موسى » . .

على أن ما أظهره , موسى ، من الحذق فى القيادة مع الشجاعة والمهارة فى تخليص شعبه من العبودية الاجنبية ، وكذلك حادثة التخليص نفسها التى صاحبتها بعض الكوارث الطبيعية التى قضت على الجيش المصرى المقتنى لآثار « موسى » ومن تبعه — كل ذلك لتى مكانة لا تمحى فى المعتقدات العبرانية وجعل للعبرانيين إرثا أصليا من الفخار كان هو أقدم الاسباب التى الفت بينهم وجعلت منهم أمة واحدة .

وفى خلال مرحلة مبكرة من مراحل تلك الأحداث تخلف « موسى » في الصحراء جنوبى فلسطين عند قبيلة من القبائل البدوية التى تعرف بأهل «مَذْيَن » ، وكان مكثه هناك كثيرا وبخاصة مع أحد خدامهم المقدسين الذي يدعى «شعيب» ( Jethro ) حتى أنه عرف منه شيئا عن إلههم المحلى «يهوه» (۱).

<sup>(</sup>١) وقد أدى أزدياد تقديس هذا الاسم عند اليهود إلى أنهم لفظوا بكلمة عبرانية ندل على « رب » بدل كلة « يهوه » . وهذا الاستعال أدى فى النهاية إلى فقدان .
النطق القديم لمكامة « يهوه » وصارت حروفها الأربعة الساكنة « ى ه ف ه » .
تلفظ بإضافة الحركات التي تستعمل مع كلة « رب » فى العبرية وبذلك أصبحت كلة « « يهوه » تلفظ جهوفه ( يهوفاه ) وهو صورة لهذا الاسم ليس له أصل قديم قط .

War AAA ware

وهذا الإقليم الممتد من «سيناء » شمالا ، وبخاصة على طول الأخدود العظيم الذى نتج فيه «البحر الميت » ووادى نهر الأردن، تتوافر فيه البينات الجيولوجية الدالة على وقوع ثوران بركانى حديث نوعا ، ولا شك فى أن الرواية العبرانية التي ذكرت في سفر التكوين (١٩: ٢٣ — ٢٨) عن تخريب «سدوم» و «عمورة » ، وهما مدينتان كانتا في تلك البقعة ، مبالنار والكبريت ، من السماء ليست إلا إشارة مهمة عن حدوث انفجار بركاني لم تنس ذكراه القبائل المحلية في العهد العبراني المبكر .

وقد صحب خروج العبرانيين من مصر خوارق جا، وصفها في كتاب العهد القديم ، لاشك في أنها ذات صبغة بركانية ، فالمظهر الغريب الذي ظهر به هيموه » في صورة « عمود نار » أو « عمود من دخان » ، ثم تجليه فوق « طورسينا » نهارا محدثا « للرعد والبرق والسحاب الكثيف » ، هي بالبداهة ظواهر بركانية . وعلى ذلك كان من المعترف به منذ زمن بعيد أن « يهوه » ليس إلا إلها محليا للبراكين وكان مقره المختار « طورسينا » . ولكن العبرانيين تخلوا بتأثير من « موسى ، عن آلهم « إلوهيم » القدامي واتخذوا « يموه » لهم إلها واحدا(۱) .

على أنه لا بد من باعث آخر دعا إلى ذلك الانقلاب العظيم أقوى من تأثير و موسى » قائدهم الكبير . فمن الواضح أن التخلص من النير المصرى كان مصحوبا ببعض الظواهر الرهيبة التى عزيت إلى بطش و يهوه » الشديد . وإن الرأى القائل بحدوث انفجار بركانى فى وسينا » حينها صاق الحناق على العبر انيين فى خروجهم يجدمن الاسباب ما يبرره ، إذ يمكن أن نفرض أن الزلزال الذى صحب ذلك الانفجار ، وموجة المد التى نتجت عن ذلك ، هما اللذان أفضيا إلى ابتلاع الجنود المصريين الذين كانوا يتعقبون أثر القوم الفارين .

ومهما يكن من أمر فإن الاعتقاد بأن العبر انيين عند مادخلو ا منطقة . يهوه ه الواقعة بالقرب من جبل سينا نجاهم هو ببعض المظاهر العظيمة لقوته وعطفه

<sup>(</sup>١) جمع كلة « إيل » هو إلوهيم .

أما آلهة العبرانيين القدامى و إيل ، التي لم يكن لها لون ولا أسماء أعلام يستدل بها على كل منها ، وليس لها شخصية ولا أصل تريخى ، فإنهم استمروا طويلا منافسين ضعفاء لإلههم وبهوه ، بعد أن استوطن الإسرائيليون فلسطين . وأما الآلهة التي كانت أشد بأسا في مناهضة «يهوه » فهم « البعول » الكنعانيون ، وبالرغم من أن العبرانيين كانوا قد اتخذوا «يهوه » إلههم القومى فإنه كان يوجد الكثير من بينهم من تمسك باعتقاده في الآلهة الأخرى مثل البعول ، وكثيرا ما كانوا يتخذونها معبودات لهم من دون إلههم على أن وجود نفس اسم «يهوه » كأنه علم مثل « أبولو » أو « المريخ » لدليل على وجود آلهة أخرى لها أسماء أعلام مثل « أبولو » أو « المريخ » لدليل على وجود آلهة أخرى لها أسماء أعلام مثل ، ونجد في التعليم الأول الذي وضعه «يهوه » نفسه لبني إسرائيل أخرى قبلى ، وبعد و الآلهة الأخرى ، ولذلك قال : « لن تكون لمكم آلهة أخرى قبلى ».

وقد كان سير الإسرائليين في الانتقال من عبادة آلهة عدة إلى عبادة إله واحد لجميع العالم بطيئا وتدريجيا حتى لقد استغرق عدة قرون . كا نجد كذلك أن تصور العبرانيين فيما يختص بأخلاق إلههم قد من في عدة أطوار ، منذ الوقت الذي كانوا فيه مبتهجين بقوة إلههم الطبيعي التي كانت تحطم الكنعانيين وتذبحهم ، إلى أن وصلوا إلى تصور الإله أبا رحيما عادلا . وإن الذي يجعل في استطاعتنا للآن أن نتعرف بعض الخطوات في ذلك التطور ، الذي به تخطى الإسرائيليون في تفكيرهم إله الطبيعة ، هو كتابات الانبياء العبرانيين و جه خاص ، الإسرائيليون في تفكيرهم إله الطبيعة ، هو كتابات الانبياء العبرانيين و جه خاص ، حيث يتبين لنا أن ذلك الإله ، مع استمراره في حمل اسم إله البركان القديم ويهوه ، ، فإن الشعب العبراني أخذ ينظر إليه تدريجا بمثابة قوة فعالة في المجتمع البشرى .

ولا بد أن النشأة المصرية القديمة التي يرجع إليها الفضل في جعل موسى قائدا قوميا عظيما قد ساهمت في إدراكه لنلك الصورة الواجبة « ليهوه » في حياة قومه . فإننا نرى مثلا أن نشأة « موسى » في مصر و تسميته باسم مصرى جعلاه يحض مو اطنيه على الاخذ بشعيرة الختان ، وهي عادة مصرية قديمة جدا كانت مراعاتها عامة في أيامه بين سكان وادى النيل ، ويرجع عهدها إلى مالا يقل عن ثلاثة آلاف سنة أو تزيد قبل عصره (١) . وننسب المعتقدات العبرانية دائما أصل تلك الشعيرة إلى « موسى » ( عليه السلام ) . هذا وإن اتخاذ « موسى » العادة مصرية مقدسة واعتبارها علامة ابني إسرائيل ، مع أنها شعيرة ألفها بداهة في مصر منذ نعو مة أظفاره ، يعد في الوقت نفسه برهانا قاطعا على أنه كان يستقي تعاليم مماكان يعرفه عن الديانة المصرية القديمة . على أن « موسى » لم يكن عبدا لحاكاة التقليد المصرى القديم ، يظهر لنا ذلك عند ما نراه اتخذ عن أهل «مدين» لحاكاة التقليد المصرى القديم ، يظهر لنا ذلك عند ما نراه اتخذ عن أهل «مدين» هيؤه » إلها له . ولماكان أهل « مدين » قوم بدو سذج ليس لهم من المهارة في الفنون ما يمكنم من صنع تماثيل لإلههم ، فإنه ترك « يهوه » دورن أن يصنع له صورة أو تمثالا ما ، كاكان الحال عند أهل «مدين » من قبل .

على أننا نجد أن «موسى »كان يتمسك ببعض الذكريات عن التماثيل الدينية المصرية . فقد كان هو نفسه يحمل عصا سحرية عظيمة ، لا شك فى أنها كانت في صورة ثعبان ، تسكن فيها قوة «يهوه » ، كما كان ينصب ثعبانا من النحاس البراق اليشنى به الناس . وكان هذا الثعبان بطبيعة الحال أحد تلك الثعابين المقدسة العديدة فى مصر ، وقد بقيت صورة ذلك الإله المصرى القديم عند العبرانيين إلى ما بعد استيطانهم فلسطين بزمن طويل ، واستمروا في إطلاق البحور له

<sup>(</sup>١) إن الأجسام المصرية التي استخرجت من أقدم جبانات عصر ما قبل النازيخ، قبل ٥٠٠٠ ق. م ، ، تكشف عما يدل على الحتال ، وذلك حيمًا يكون الجسم محفوظا للدرجة عمدن من فصه . وقد مثلت عملية الحتان ، يقوم بها جراح مصرى ، على جدران قبر في جبانة « منف » يرجع عهده إلى ألقرن السابع والمشرين أو الثامن والمشرين ق . م .

مدة خسة قرون بعد عهد « موسى » ، ولم يُبعد من البيت المقدس إلا في حكم « حزقيائيل » في أواخر القرن الثامن ق . م . ( سفر الملوك الثاني ١٨ : ٤ ) .

على أنه قد احتفظ العبرانيون إلى العهد المسيحى بقول مأنور عندهم يقرر أن «موسى» كان متفقها « فى كل حكمة المصريين » (الإصحاح السابع الآية ٢٢) ، وهو قول لا يكاد يوجد ما يدعو إلى الشك في صحته . على أنه لم يكن في مقدورنا إلا في السنين الآخيرة أن نفهم المصادر التي وصلت إلينا عن حياة المصريين القدماء فهما كافيا ندرك به أن « حكمة المصريين » كانت قبل كل شيء عبارة عن التأملات والتدبرات الاجتماعية . ولا شك أن « موسى » كان ملما بأقوال أولئك الآنبياء الاجتماعيين الذين كانت أقدم كتاباتهم — كما ذكرنا فيما سبق متداولة بين المصريين منذ ١٠٠٠ سنة عند ما ابتدأ موسى في تعليم قومه . ومن البديهي أن رجلا مثله نشأ محاطا بمثل ذلك النوع من الآدب كان لزاما عليه أن يشعر بالحاجة إلى دين يشتمل على تعاليم خلقية يزود به قومه .

وإنه من الصعب علينا الآن أن نعين بالضبط مقدار ما خلفه « موسى » لقومه من التعاليم الخلقية والأدبية . على أن الباحث يمكنه أن يحكم بنفسه فيما إذا كان القائد الذى أقام تمثال ثعبان نحاسى ليعبده قومه — وهو صورة بقيت محفوظة تعبد عدة قرون فى معابد القوم — فى مقدوره كذلك أن يفرض على كل صاحب بيت من العبرانيين الأمر التالى :

« محظور عليك أن تصنع لنفسك تمثالا منحوتا أو (صورة ) أى شكل في السهاء أو في الأرض أو في الماء الذي تحت الأرض ، ويلاحظ أن كل وصية من الوصايا العشر موجهة إلى صاحب كل بيت ، وأنها في صيغة المفرد. المخاطب « أنت » .

ومن الواضح أنه حينها كتبت الوصايا العشر كان العبرانيون قد انتقلوا فعلا من حياة المرعى فى الأرض الصحراوية ذات السكلا للى حياة الزراعة المستقرة فى المدن ، حيث كانت المؤثرات الاجتماعية تعمل فى تكوين الاعتقاد الدينى وتزيد فى موارده . ثم إن الملكية ، التى يجهلها البدو ، وكذلك الحياة

التجارية إلى حد ما في المدن، قد أخذتا في تمكوين طبقة صغيرة من الأثرياء في المدن، في حين أن أكثرية الشعب كانت لا تزال على حالتها الأولى من الفقر. ومن ثم بدأ ظهور المناقشات بين طبقات الشعب، وما نجم عنها من الاحقاد التي لا مفر منها، وما نشأ عن ذلك من اكتساب خبرة اجتماعية مفيدة. وقد كانت الفوارق الاجتماعية بعد تأسيس المملكة العبرانية تلاحظ بدرجة أكثر من ذي قبل كم ظهر ميل القوم للثراء والحياة التجارية حتى عند ملوك العبرانيين الجدد. وذلك أن ملوك فينيقية الأغنياء قد أثروا بطبيعة الحال في مطامح الحكام الإسرائيليين. فاشترك «سليمان» (عليه السلام) في تجارة مع «هيرام» ملك «صور»، وكان هو نفسه يتجر في الحيول فيجلب نسل مع «هيرام» ملك «صور»، حيث كان يتمتع هنالك بامتياز خاص عن

الحيول الجياد المنسبة من مصر ، حيث كان يتمتع هنالك بامتياز خاص عن طريق الفرعون حيه ، ومن ثم كان يصدر هذه الحيول شمالا ويبيعها فى أسواق الحيل الحيثية . وقد كانت له حظائر للخيل فى جهات متعددة فى طول البلاد وعرضها . ويتضح لنا ذلك الأمر جليا ملبوسا حينها نقف بين دمن حظائر خيول سليان الاصلية التى كشف عنها بين أطلال قلعته الإقليمية القوية بمدينة

« مجِدُّو ﴾ (أرما جدون )(١) الواقعة فوق هضبة الكرمل .

وقد أنبسط في هذا الموقف الذي نمت فيه الطبقات الاجتماعية وتباينت تباينا شديدا ، ميدان اجتماعي كالذي شاهدنا ظهوره على ضفاف النيل قبل ذلك بنحو ألني سنة . فقد كانت أمثال هذه الأحوال هي التي أيقظت في مصر إحساساً جديدا بالقيم الاخلاقية الثابتة ، وبمثل ذلك ظهر بين العبرانيين رجال توافرت لهم الروح الإنسانية والنظرة الاجتماعية ، فأخذوا يشعرون بإيجاء والضمير ، كقوة اجتماعية ، واستجابة لندائهم أخذ عصر الاخلاق في الظهور بين بني إسرائيل كما سبق ظهوره في مصر قبل ذلك بزمن طويل . ولذلك نجد أن الشعائر العتيقة والعادات الدينية البالية ، بما فيها من الطقوس والضحايا ، أخذت تنحط في قيمتها بموازنتها بالاخلاق الفاضلة .

<sup>(</sup>١) شهدت هذه البلدة عدة مواقع حربية منذ عهد « تحتمس الثالث » حتى الحرب المالمية الأخيرة ، وقد نال في هذا المسكان « اللورد اللنبي » فوزا مبينا

وبهذه المناسبة نذكر تلك الكلمات السامية التى وجهها ذلك الملك الاهناسي المجهول الاسم إلى ابنه « مريكارع » قبل عهد « موسى » عليه السلام بألف سنة ، وهي : « إن فضيلة الرجل المستقيم أكثر قبولا من ثور الرجل الذي يرتكب الظلم » .

على أن ما أظهره ذلك الفرعون المسن من قوة البصيرة فى تعمقه الخلق لم يكن أثره بالبداهة قاصرا على مصر ، ولا بد أن لفافة البردى التى كانت تشتمل على نصائحه الحكيمة الموجهة إلى ابنه قد وجدت سبيلا لها إلى فلسطين، لأن نفس هذه المعانى ، مكتوبة بكلمات مشابهة جدا للكلمات السابقة ، قد ظهرت فى أو ائل التطور الخلق العبرانى بالنص الآتى :

« انظر إن الطاعة أفضل من التضحية

والاصغاء أفضل من الكبش السمين . .

وهذًا الحث على حسن الإصغاء يتردد صداه فى الآذان كأنه صدى نصائح «بتاح حتب » الذى نصح بها أبنه منذ أكثر من ١٥٠٠ سنة قبل عهد صمو ثيل وبين له فيها قيمة الإصغاء.

وأما تفضيل الأخلاق على الشعائر الدينية فقد أورده حكماء العبرانيين في كتاب الآمثال، في كلمات ليست هي أيضا إلا صدى لمكلمات ذلك الحكيم الأهناسي المصرى القديم. فقد جاء في سفر الآمثال:

« فعل العدل والحق أفضل عند الرب ( يهوه ) من الذبيحة » ·

(من سفر الأمثال ٢١ - ٣)

وبما يوضح لنا أن الحكيم العبرانى كان مقتفياً أثر الفكر المصرى القديم في هذه النقطة ما ذكر قبل تلك الآية مباشرة (من سفر الأمثال ٢١ – ٢) حيث جاء فيها :

« والرب ( يهوه ) وازن القلوب » .

إذ لم يكن فى الشرق القديم إلا عقيدة دينية واحدة تقول بأن الإله يزن القلب الإنسانى ، وهى الديانة المصرية القديمة بما تشتمل عليه من المحاكمة الأوزورية. وقد رأينا فيما تقدم أن ذلك التمييز بين قيمة الخلق ومجرد الشعائر

الدينية الظاهرية كان من غير شك نتيجة للخبرة الاجتماعية في مصر . فهذه الخبرة الاجتماعية نفسها كانت سائرة في تكونها بين الإسرائيليين بخطى سريعة ، ويرجع ذلك إلى الإرث الأدبى و الخلق الذي ورثه العبرانيون ، إذ قد وجدوا تلك الحقاتق الاساسية في كتابات وتجاريب جارتهم الأفريقية العظيمة وأخذوا يعملون بسرعة أيضا على تهيئة هذه الخبرة لتكون ملكا لهم . إذ من الواجب أن يكون إدراك الشعب نفسه للقيم الخلقية الإنسانية الثابئة هو حجر الزاوية لبناء أي تقدم خلق ثابت مضمون . ومن المعلوم بطبيعة الحال أن دائرة القيم الخلقية السامية فقط هي التي توجد البواعث وتهيء الأحوال لظهور أدب ذي قوة حقيقية ، ولذلك لم يكن من باب الصدفة أن نرى القرون الثلاثة الأولى من حياة الشعب العبراني بعد تأسيس لللكية قد انتجت أرقى فن أدبى عزفه العالم القديم إلى ذلك الوقت .

وأعظم مثل مقنع يدل على مهارة العبرانيين الجدد فى القصص المسرحى الحلاب الذى تنجذب إليه النفس البشرية هو قصة يوسف (عليه السلام)، ويبلغ مغزى هذه القصة الجميلة قمته فى الثبات الحلق الذى كانت تنطوى عليه نفسية ذلك الشاب المبعد عن وطنه، فنراه وهو غريب فى بلدة أجنبية يجازف بحياته بلا تردد محافظة وإبقاء على سلامة أخلاقه وطهارتها، مع أنه لم يأت بذلك العمل تمسكا بالمثل الأعلى فى إنكار الذات والعفة والتنسك، بل قياما بواجب الاحترام لشرف سيدوضع كل ثقته فيه. ومن الحقائق المدهشة أن هذه الحادثة التي توجت القصة كلها، بتاج الفخر مستقاة من قصة مصرية قديمة شعبية كانت المؤهوب الذى ألف قصة يوسف.

وهذه القصة المصرية تعرف الآن عادة « بقصة الآخو بن » ، والإلهان اللذان يظهر ان فيها بشكل الآخوين ، اللذين يعتبر ان أهم شخصيات القصة ، قد مثلهما الخيال القصصي الساذج في صورة اثنين من الفلاحين وسماهما بالتوالى «انوبيس» و « باتا » ، رهما اسمان يكشفان عن أن بطلي القصة يمثلان إلهين كانت لهما مكانة في الديانة المصرية القديمة منذ زمان متو غل في القدم .

فـكان « انوبيس » أكبر الأخوين متزوجاً . وكان « باتا » أصغرهما يعيش مع الزوجين كأنه ابنهما ، إلى أن قدر لتلك الحياة الريفية الخلابة الني احتسو ا كُوُوسِها أَن يَقْضَى علمها بإقدام الزوجة على أمر شائن. وذلك أنها كانت ذات يوم تنظر إلى الشاب الصغير وهو يحمل فوق منكبه القوىخمس حقائب مملوءة همحا دفعة واحدة ، فاستولى حبه على قلبها ، ولما أخذت تراوده عن نفسه انقلب الشاب ثائرًا غاضيًا كأنه فهد من فهو د الوجه القبلي ، هاج من جر ا، تلك الكامات الأثيمة التي وجهتها إليه . وخافت الزوجة عند ذلك خوفا شديدا من افتضاح أمرها . ثم خاطبها قائلا « انظرى إنك عندى بمنزلة الأم وزوجك بمنزلة الوالد لأنه أكبر مني سنا وقد رباني ، فما معني هذا الامر المخزى الذي تذكرينه لي ؟ لاتعيديه على مرة ثانية وأنا بدورى لن أفوه به لاحد ولن أجعل شفتي تفتران عنه لأى إنسان، . ثم حمل حمولته وخرج إلى الحقل. غير أن زوجة وأنوبيس، الكاذبة خدعت زوجها فجعلته يصدق رواية معكوسة لفقتها هي للحادث، وكانت العاقبة أن د أنوبيس ، تربص لقتل أخيه الصغير . فكن له خلف باب حظيرة البيت وسلاحه بيده ، وحينها اقترب الشابُ الصغير من البيت وهو يسو قأمامه قطيع أنعامه حذرته البقرتان اللتان كانتا في مقدمة ماشيته وفا. له بالجميل ، لأنَّ ذلك الراعي الصغير كثيرًا ما ساقهما إلى أحسن المراعي وأنضرها . فقفلُ الشاب موليا هاريا.

ويعتبر ذلك الامتحان الخلق الذى اجتازه ذلك الشاب فى قصة الاخوين، أروع مثال لنزاهة النفس ومتانتها ، لافى الادب المصرى وحده بل فى كل الادب المسرق القديم حتى ذلك الوقت . ومن الامور الهامة جدا أن تكون هذه الحادثة بالذات من بين كل الادب المصرى هى التى جذبت نظر المؤلف العبرى حتى ساقه ذلك إلى اتخاذها برهانا سامياً على طهارة أخلاق بطل قصته .

وقد أنزل الله سبحانه وتعالى هذه القصة على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم في القرآن (١) بعد ذكرها في التوراة بنحو ١٤٠٠ سنة . وقد ظهرت هذه القصة

<sup>(</sup>١) إن هذه هي الصيغة الإسلامية لأصل عبارة المؤلف ، وهي تنافي العقائد الإسلامية .

فى صور متنوعة فى أوقات مختلفة من تاريخ الأدب لمدة تبلغ نحو ٣٠٠٠ سنة منذ أول ظهورها فى وادى النيل. وكذلك نجد لها بعض الآهمية فى تاريخ فن التصوير الغربي. والفحوى الحلق لاختيار تلك القصة ضمن الآدب العبراني أمر له أهمية أساسية ، لأن مجرد وجودها فى الآدب العبراني يعتبر برهانا قاطعا على أن الإسرائيليين فى القرن الثامن قبل الميلاد كانوا قد دخلوا فى عصر الاخلاق فعلا.

وفى هذا العصر الذى سادت فيه التأملات الخلقية أخذ إله الطبيعة القديم الذى ينتمى إلى صحراء مدين ، والذى قاد الإسرائيليين إلى فلسطين ووجد لذة وحشية فى تقتيل الكنعانيين يتحول تدريجاً فى نظر العبرانيين إلى أن صار إله عدالة ، يتطلب بدوره أن يتصف عباده أيضا بالعدالة فى أخلاقهم . ومع أن هذا التحول الذى نبت قى الاذهان نتيجة لتجارب العبرانيين الاجتماعية الشخصية يرجع بدرجة عظيمة إلى العبرانيين أنفسهم ، فإن التفكير الدينى عند هؤلاء القوم الذين سكنوا فلسطين اعتمد جوهره فى هذه الحالة كا اعتمد فى تجاريب كثيرة مشامة لها \_ على الاستقاء من تراث الماضى كا وجدوه باقيا فى الجماعات الكنعانية التى اندبحوا فيها تدريجاً .

وكان هذا التراث مفعماً بالأفكار المصرية القديمة التي تتناول صفات إله الشمس وتعده حاكماً عادلا بين الناس. ولذلك نجد أن نبيا من العبرانيين يقول لقومه: \_\_

**, إ**ليكم يامن تخافون اسمى

. تشرقُ شمس العدالة بالشفاء في أجنحتها<sup>(١)</sup> ».

رأينا فيما سبق أن «العدالة »كانت عملة فى شخص الإلهة «ماعت» التى كان يعتقد المصريون أنها بنت إله الشمس . وبما أن «شمس العدالة » العبرانية وصفت بأن لها أجنحة فلا يمكن أن يكون المراد بذلك شىء سوى الإشارة إلى إله الشمس ذات الاجنحة ، لأنه لم يكن يوجد بين جميع التصورات العبرانية القديمة للإله «يهوه» أى صورة تمثله بأجنحة .

<sup>(</sup>١) سفر « ملاخي » — الإصحاح الرابع .

هذا وقد دلت الحفائر الحديثة في « سامرا » على أن هذه التصورات المصرية الله الشمس العادل كانت شائعة الانتشار في الحياة الفلسطينية . فقد كشف الحفارون في خرائب قصر ملوك بني إسرائيل في « سامرا » بعض ألواح من العاج منقوشة نقشا بارزا كانت تستعمل يوما ما في التطعيم الزخر في الذي كان يحلي به أثاث الملوك العبرانيين ، ومن بين تلك القطع قطعة نقشت عليها صورة إلحة العدالة « ماعت » يحملها إلى أعلى ملاك شمس هليو بوليس في وضع نفهم منه أنه كان على ما يظهر يقدم تلك الصورة لاله الشمس . وتصميم الرسم مصرى في كل نواحيه ، إلا أن صناعته تدل بوضوح على أن نقشه من صنع أياد فلسطينية . ومن ذلك يتضح أن الصناع العبرانيين كانوا على علم ومعرفة بمثل تلك الرسوم المصرية القديمة ، وأن وجهاء العبرانيين كانوا على علم ومعرفة بفض الكراسي التي يجلسون عليها . ولم يكن إله الشمس المصرى وهي تزين نفس الكراسي التي يجلسون عليها . ولم يكن إله الشمس ذات الأجنحة المتأصلة في وادى النيل معروفا عند العبرانيين بأنه إله عدالة فقط ، بل كان كذلك معروفا بأنه الإله الحامي لعباده الرءوف بهم ، وقد أشارت المزامير العبرانية أربع مرات إلى الحماية الموجودة « تحت (أوفي) ظل أجنحتك ، .

على أننا لم نجد قط \_ كما ذكر نا ذلك فيما تقدم \_ أن « يهوه »كان يصور عند العبرانيين بأجنحة ، فى حين أنه قد عثر على صور رائعة منحو تة للفرعون وإله الشمس يرفرف عليه فى شكل صقر له جناحان منتشران يحميان المليك (١).

وعلى ذلك نرى أن تصور إله الشمس المصرى القديم كأنه ملك عادل يعد من بين العوامل التي ساهمت في تحويل « يهوه » هذا إلى حاكم عادل بين الناس.

وقد كان ظهور الملكية العبرانية عاملا قويا فى ذلك التطور، لأن العبرانيين كونوا فى أذهانهم بالتدريج صورة لما يجب أن يكون عليه الملك الأمثل، فكان لذلك التصور أكبر تأثير فى تخيل «يهوه» فى شكل ملك عادل.

<sup>(</sup>١) انظر الصورتين ٩ و١٩.

وقد رأينا غيما تقدم انه قبل ظهور الملكية العبرانية بألف سنة كان الحكاء ١٠٠ الاجتماعيون المصريون القدماء قد رفعوا أصواتهم مطالبين بالعدالة الاجتماعية ، آملين بذلك الوصول إلى عصر يكون فيه المثل الأعلى للسعادة البشرية فى ظل حكم عادل يهيمن عليه ملك روف ، ولذلك نددوا بالغش والظلم اللذين يرزح تحت عبهما كل من الفقير والوضيع على يد الغنى والقوى . وكثيرا ما أعلنت شكوى هؤلاء الحكاء فى حضرة الملك نفسه .

وقد كانت أمثال مقالات ء أبور » و « نفر روهو » شائعة الانتشار كما سبق ذكره حوالى سنة ٢٠٠٠ قبل الميلاد ، ولدينا ما يدل بوجه قاطع على أن هذه الكتابات قد وجدت مجالا مبكرا لانتشارها في آسيا الغربية وتخاصة بين الفينيقيين الذين أثروا فىالعبرانيين تأثيراً عظيما لقربهم الشديد منهم كما تقول النوراة نفسها . وقد حدث منذ عشرة أعوام أن سقطت صحرة من واجهة الجبل المشرف على البحر الأبيض المتوسط في « ببلوص ، ( جبيل ) القديمة الواقعة على الساحل الفينيقي شمـالى بيروت ، فكشفت عن حجرة للدَّفن منحوتة في الصخر لاحد ملوك ذلك العصر الذي كان يعيش فيه أولثك الحكماء(١) الاجتماعيون المصريون القـدماء الذين كنا بصدد ذكرهم. وهذا الكشف مضافا إلى أعمال الحفر التي عملت في جبالة . جبيل ، الملكية التي أعقبت ذلك قد أماط لنا اللثام عن سلسلة من المقابر التي استعملت لدفن ملوك « جبيل » الفينيقبين . وهذه المقابر مصرية في طرازها وبنائها ومحتوياتها لانها تشتمل على تو ابيت حجرية ضخمة من الطراز المصرى القديم وضعت فيها الجثث الملكية وجهزت بأوان وحلى غاية في البهاء، وجميعها ما بين مصنوع في مصر ويحمل أسماء فراعنة من الأسرة الثانية عشرة المصرية أو مصنوع في فينيقية على الطريقة المصرية القديمة . وهذه المقابر تدل بدون شك على أنتشار العادات الجنازية والدينية المصرية في فينيقية في ذلك العصر . على أن وجود مثل هذه العادات المستقاة من وادىالنيل لا يكاد يدع لدينا أى شك في أن لفائف البردي التيكتيها الحكماء(١) الاجتماعيون المصريون القدماء كانت كذلك معروفة في

<sup>(</sup>١) كانت بالأصل: الأنبياء.

فينيقية فى ذلك الوقت . هذا إلى أنه قد كشف عن عدد عظيم من المقابر فى منحدرات تل بلدة « مجدو » عثر فيها على مقدار كبير من الجعلان « الجعارين » المصرية وغيرها من الرموز المقدسة التي يرجع عهدها إلى أيام حكماء الاجتماع المصريين القدماء .

فن المحتمل إذن أن العقائد التبشيرية الاجتماعية التي قامت في مصر كانت معروفة في آسيا الغربية منذ عصر مبكر يرجع إلى سنة ٢٠٠٠ قبل الميلاد، وأن الكنعانيين كانوا على علم بها قبل قيام العبرانيين بغزو فلسطين بزمن طويل. وقد صرح « زَكَر بعل » ملك « ببلوص » ( جبيل ) الفينيتي في القرن الثاني عشر قبل الميلاد ( أي في زمن القضاة العبرانيين ) لرسول مصرى في بلاطه ، رغم امتهانه له ، أن المدنية قد جاءت إلى فينيقية عن طريق مصر ، فقال ما نصه : —

« إن آمون يمدكل الأقطار ، وهو يمدها بعد أن أمد مصر التي جئت منها ، إذ أن المهارة في الحرف قد خرجت من مصر لتصل إلى مكان مقامي ، والتعليم قد خرج منها ليصل إلى مكان مقامي (١) ، . ومن الجلي أن هذه الكلمات تكشف لنا عن الاعتراف بأن مصركانت منبعا لمدنية سامية في ذلك العهد .

ومن المهم أن نشير هنا في هذه المناسبة إلى أن ذلك الرسول المصرى قد شاهد بنفسه شاباً فينيقيا يقع في غيبوبة نبوة تماثل بالضبط ماكانت تمتاز به صورة النبوءة العبرانية المبكرة بين بني إسرائل كما حدث مثلا في أمر شاءول ومنه جاء المثل الذي يقول: أشاءول أيضا بين الانبياء ، ('').

ولا بد إذن أن تعاليم الحكماء المصريين القدماء الاجتماعية كانت قد

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب المؤلف: Aucient Rercords Vol. IV FP. 282 — 283

<sup>(</sup>٢) فى سفر صمويل الأول ( الأصحاح العاشر ١١ — ١٢): « ولما رآه جميع الذين عرفوه منذ أمس وما قبله أنه يتنبأ مع الأنبياء قال الشعب الواحد لصاحبه ماذا صار لابن قيس أشاءول أيضا بين الأنبياء . فأجاب رجل من هناك وقال ومن هو أبوهم . وكذلك ذهب مثلا أشاءول أيضًا بين الأنبياء .

كونت جزءا من التقاليد الدينية لدى الفينيقيين والبكنعانيين وبقيت بينهم عدة قرون قبل أن تظهر « المسألة الاجتماعية » وتشحذ عواطف الرجال ذوى الشعور الخلق الحي من العبرانيين أمثال «عاموس» و «هوشع» في خلال القرن الثامن قبل الميلاد . وكما حصل في مصر من قبل ،كانت رسالة أنبياء العبرانيين في أول أمرها أيضا لا تكاد تخرج عن كونها سخطا على سوء حالة العدالة الاجتماعية (١) ، كما كان المسرح والإخراج التمثيلي لذلك السخط يقام في غالب الاوقات في البلاط الملعكي ، بل كان يواجه به الملك نفسه ، كما كان يقدم بالضبط في مصر .

وكانت أقو ال النبي العبراني هي أيضا مثل ما كان يحدث في مصر بالضبط، تنتقل من مجرد السخط إلى تصوير لعصر جديد يحل عندما يتولى الحكم ملك عادل يسود في عهده حكم العدالة ، ولعلنا نذكر تلك الصورة التي صورها ، ففر روهو ، لذلك الحكم حيث قال :

العدالة ستعود إلى مكانتها . والظلم سينبذ » .

وعند هذه النقطة نجد أن النبى العبرانى يرتفع فى تصريحاته إلى تصورات سامية تصور لنا أن رسالة قومه الحلقية موجهة لجميع العالم. فهى بذلك تسمو تماما على صورة المستقبل الذهبى الذى رسمه الحكاء المصريون المبشرون القدماء ومع ذلك يجب ألا يغيب عن أذهاننا أن فكرة التبشير بعصر جديد قدنشأت بحذا فيرها من التفكير الاجتماعي الذى قام به رجال الفكر المصرى فى وقت لم تكن قد أشرقت فيه بعد على روح الإنسان مثل تلك الصور للمثل العليا الإنسانية في أى بقعة من بقاع الارض ، فني عالم كانت فيه القوة دائماً هي الحق ، وكانت السكلمة العليا للقوة ، قد نظر المفكر المصرى الاجتماعي إلى ما وراء الأمور الواقعة وتجاسر على الاعتقاد بحلول عصر عدالة مثلى . وحينما على بذهن النبى الواقعة وتجاسر على الاعتقاد بحلول عصر عدالة مثلى . وحينما على بذهن النبى

لأستاذ « ادورد ماير » , Eduard Meyer في كتابه الحكماء المصريين قد ذكرها الأستاذ « ادورد ماير » , Eduard Meyer في كتابه المستاذ « ادورد ماير » , Nachbarstamme PP. 451 fi (Halle, 1906).

العبرانى بهاء تلك الرؤيا وارتفع إلى أفق أعلى منها فإنه كان فى الواقع يقف فوق كتنى المصرى القديم. وحرى بالعالم الحديث أن يدرك أن تلك الرؤيا التبشيرية كان لها تاريخ يرجع إلى ما قبل وجود الآمة العبرانية بأكثر من ألف سنة.

والواقع أن هذه الرؤيا السامية للمثل العليا الاجتماعية هي تراث ورثناه عن ماضي بني الإنسان بأجمعه ، ولم يكن ميراثا عن شعب واحد بذاته .

وكذلك الحال في عالم السلوك ، حيث نجد أن العبر انيين قد استقو اكثيرا من مؤلفات أو «أدب» الأمثال والأساطير التي كانت منتشرة إذ ذاك انتشارا عالميا قبل سنة ١٠٠٠ قبل الميلاد .

وحينها حاول النبي , أشعيا » أن يبرهن على أن « آشور » لم تكن إلا آلة في يد « يهوه » ضرب لذلك مثلا عن الآلات الجامحة ، يتضح أنه بلا شك يرجع إلى أصل أجنى ، قال :

« هل تفتخر الفأس على القاطع بها ، أو يتكبر المنشار على مردده ؟ كأن القضيب يحرك رافعه ، كأن العصا ترفع من ليس هو عوداً » .

(أشعيا الإصحاح العاشر - ١٥)

وكان يظن أولا أن مصدر ذلك النوع من القصص أو الأمثلة الخرافية هو بلاد الهند، ولكن الأستاذ « مسبرو » وجد منذ زمن طويل أقدم خرافة معروفة من تلك الخرافات على لوح كتابة مصرى بمتحف « تورينو » ·

وقد تأثر الأنبياء العبرانيون أيما تأثر بالمقابلة بين الرجل المستقيم والرجل الحبيث كما صورتها كتابات ذلك الحكيم المصرى القديم : فقد اقتبس وأرميا » تلك الصورة الهامة للشجر تين اللتين تصورهما وأمينمو بى » . كما يتضح ذلك من المقارنة الآتية : \_\_

مثله كمثل شجرة نامية في غابة ، فني لحظة يفقد فروعه وبجد نهايته فى [مرفأ الخشب] وينقل بعيداً عن مكانه،

والنار مأواه.

والرجل الحازم حقأ يغتقي لنفسه مكانا.

فإنه مثل شجرة نامية في حديقة يزدهر ويتضاعف ثمره وبجلس في حضرة سده .

وثمزته حلوة وظله وارف ، ويجد آخرته في الحديقة .

(أمينموي ۲،۲ – ۱۲)

أمينمو بي: (الحكيم المصرى القديم) | النبي أرمياً: ( من أسفار الكتاب والرجل الاحق الذي يخدم في المعيد المقدس) . ملعون ذلك الرجل الذي يتكل على الإنسان وبجعل البشر ذراعه ع

وعن الرب « بهوه » بحيد قلبه-ويكون مثل العرعر في البادية، ولإ يرى إذا جاء الخير .

بل يسكن الحرة في البرية أرضاً سيخة وغير مسكونه

ومبارك ذلك الرجل الذي يتكل. على الرب «يهوه»، وكان الرب متكله. فإنه يكون كشجرة مغروسةعلى مياه وعلى نهر تمد أصولها. ولا تخشى إذا جاء الحر . ويكو ن ورقها أخضر ، وفي سنة القحط لا تخاف ولا تكف عن الأثمار.

(أرميا ١٧ ، ٥ - ٨)

وحينها يتأمل الباحث تلكالصورة الشيقة التىرسمها دأمينمويي للشجرتين فإنه يثب إلى ذهنه المزمور الأول الذي جاء فيه: -

### المزامير:

- (١) طوبي للرجل الذي لم يسلك في مشورة الأشرار ، وفي طريق الخطاة لم يقف ، وفي مجلس المستهز ئين لم يجلس .
- ( ٢ ) لكن فى ناموس الرب ، يهوه ، مسرته ، وفى ناموسه يلهيج نهار ا وليلا .
- · ( ٣ ) فيكونكشجرة مغروسة عند مجارى المياه التي تعطي تُمرها فيأوانه به وورقها لا يذبل، وكل ما يصنعه ينجم.

(٤) ليس كذلك الأشرار لكنهم كالعصافة التي تذروها النهج،

(ه) لذلك لا تقوم الاشرار في الحساب ولا الخطاة في جماعة الأبرار. ( المزمور الأول: ١ – ه )

والاحظ أن الحساب المذكور هنا لم يرد ذكره في دسفر المزامير ، كله إلا هذه المرة . وهذه ملاحظة لها خطرها ، لأن فكرة الحساب في عالم الآخرة \_\_\_\_كا رأينا فيها تقدم \_\_ هي من ثمرات التمدين المصرى القديم .

وكذلك نلاحظ أن توكيد ذكر مجارى المساه فى الصور العبرانية أمر هام أيضاً ، وذلك لأن النصف الجنوبي من فلسطين شبه صحراوى ، وكانت قلة الماء فيه من أسباب المتاعب الشديدة كما هي الحال هناك إلى يومنا هذا .

ونلاحظ من جهة أخرى أن العلامة والهيروغليفية ، الدالة على كلمة «حديقة » اولذلك كان بحرد ذكر كلمة «حديقة » اولذلك كان بحرد ذكر كلمة «حديقة » دلالة على الماء لاعتبار ذلك عندهم من الأشياء البدهية ، ومن ثم لم تذكر كلمة دماء ، بعينها في الوصف الذي وضعه وامينمو بي » .

ولذلك نرى أن مشابهة الصور المصرية للصور العبرانية أدق بما يبدو في الظاهر .

وعما يلفت النظر ذلك التعديل الذي أدخله كاتب المزامير بتركه كلمة «شجرة» واستعماله بدلا منهاكلمة «العصافة» للتعبير عن الرجل الشرير ، كما أن «أرميا » فضل ذكر كلمة «العرعر » البرى الجاف الذي يكثر وجوده فى وطنه «يوده » . وقد صاركل من الزمان والمكان اللذين عاش فيهما رجال الإصلاح الاجتماعيين الدينيين — وهم الذين نسميهم الانبياء العبرانيين — مما يدخل فى تاريخ تعلور حياتهم الخلقية والدينية —أمرا مفهو منا ذا دعا الآن ، بفضل ما قام به العلماء المحدثون . ومن ناحية أخرى لا نستطيع أن نقول مثل هذا القول عن العلماء المحدثون . ومن ناحية أخرى لا نستطيع أن نقول مثل هذا القول عن العلماء العبرانية الدينية ، إذ قد قامت بشأنها اختلافات عريضة بين العلماء العبرانيين ومؤر خيهم من حيث تحديد تاريخ « المزامير » . فقد كان هناك رأى فيه غلو ينسبها إلى أصل متأخر جدا حتى لقد اعتبر تاريخ وضعها كلها بعد

عهد نفي العبرانين في بابل ، ولكننا نعرف أن الاناشيد الدينية كانت منتشرة في عهد مبكر جدا في كل من « بابل » و « مصر » ، ولم يكن هناك من الاسباب على ما يظهر ما يدعو أهل فلسطين — سواء أكانوا من الكنعانيين أم من العبرانيين — إلى عدم استعبال ذلك النوع مر الادب قبل عهد « النفي العبراني » بزمان طويل ، أسوة بما رأيناه من اقتباس أنبياء العبرانيين للاراء الاجتماعية المصرية . ولا يمكننا أن نشك في أن النبي « أرميا » كان على علم بالصورة التي صورها الحكيم المصرى « امينمو بي » للشجر تين ، ولا بد من أن نلك الصورة كانت كذلك معروفة عند مؤلف « المزمور » الاول .

وقد لاحظنا فيما سبق أن مؤلني «المزامير» العبرانيين قد رسموا صورة تدل على الحماية الإلهية المستمدة من تحت جناسي إله الشمس المصرى الظليلين ولا بد أنهم كانوا كذلك على علم بأنشو دة اخناتون» العظيمة التي وضعها لإله الشمس. وهنا أيضا يحتمل أن يكون الأصل المصرى القديم لتلك الأنشو دة أ. انتشر في فلسطين أو فينيقيه قبل ظهور المزامير العبرانية بزمن طويل انتهى «اخناتون» من إخراج أنشو دته هذه قبل منتصف القرن الرابع عشر قبل الميلاد، ومن البدهي أن أعداءه الحانقين عليه ما كانوا يتركونها تنتشر في مصر مدة سنة أو سبعة قرون (أي إلى ما بعد سنة ١٠٠٠ قبل الميلاد بكثير) وهو الوقت الذي ابنداً فيه العبرانيون يبدون اهتمامهم بها، وعلى ذلك يجب التسليم بأن تلك الأنشو دة انتقلت إلى آسيا في عهد «اخناتون» نفسه وأنها بذلك أفلت هناك الأنشو دة انتقلت إلى آسيا في عهد «اخناتون» نفسه وأنها بذلك أفلت هناك من الدمار المحقق على يد أعدائه .

وقد حدث فيها تغيير عظيم بعد أن ترجمت إلى بعض اللهجات السامية من لهجات آسية الغربية ، كاللغات الفينيقية أو الأرامية أو العبرية على الأرجح على أنه بفحص محتويات الفقرات المشابهة لها (من المزمور ١٠٤) التى أوردناها فيها تقدم مع ترجمة الأنشودة ، يظهر لنا مدى الشبه المدهش بين الصورتين ، لا من حيث مضمون « أتشودة أخناتون ، فحسب بل اننا كذلك نجده فى تتابع الافكار وترتيبها الظاهرى ، فإن ذلك بقى فى الرواية الاسيوية نجده فى تتابع الافكار وترتيبها الظاهرى ، فإن ذلك بقى فى الرواية الاسيوية نجده المسعود المسعود

كما كان فى أنشودة اخناتون ، ولا يمكن بحال أن تكون تلك المشابهات من قبيل الصدفة بل إنها بالعكس دليل على وجود جزء عظيم من الانشودة المصرية الدينية القديمة منشورا بشكل معدل فى المزامير العبرانية.

وقد مضى الآن ما يقرب من جيل منذ أن لفت المؤلف الحالى الانظار إلى النشابه المدهش الموجود بين المزمور ١٠٤ وبين الانشودة الاخناتونية المنظومة لإله الشمس (). ولم يكن فى استطاعتى فى ذلك الوقت أن أتمرض لأكثر من بيان وجه الشبه فقط، إذكان من الحكمة ألا تبنى أية نتيجة على مجرد وجود تلك الحقيقة، ولكن الأبحاث والكشوف التى تلت ذلك العهد قدغيرت موقفنا تغييرا جوهريا، حيث صار لدينا الآن الأصل المهروغلبني المصرى الذى ترجمت ونشرت منه فقرات كاملة برمتها في «كتاب العهد القديم العبراني». فقد تعرف الاستاذ المأسوف عليه «هو جو جرسمان» (Hugo Gressman)، البحاثة الضليع وصاحب الرأى الثاقب فى الأدب العبراني، بلا تردد على المنهل المصرى الذى استقى منه (المزمور ١٠٤) المذكور الذى انحدر إلى فلسطين المصرى الذى استقى منه (المزمور ١٠٤) المذكور الذى انحدر إلى فلسطين على ما يعتقد عن طريق فينيقية . بل قد ذهب الاستاذ «جرسمان» هذا إلى أبعد من ذلك، بأن تعرف على وجود مؤثرات أجنبية فى المزامير العبرانية، أبعد من ذلك، بأن تعرف على وجود مؤثرات أجنبية فى المزامير العبرانية،

د إن أقدم موضوع أسطورى تناولته و الأناشيد العبرانية ، هو خلق العالم ، وهو وأسطورة الحلق نفسها يحتمل أنهما نشئا فى بابل ، وأما موضوع العناية الربانية بالعالم فإنها فكرة جاءت فيما بعد وقد شقت طريقها إلى المزامير الفلسطينية بتأثير مصر القديمة ، .

وبذلك تكشف لنا أنشودة إخناتون عن المنهل الذى استقى منه مؤلف المزمور العبر انى إدراكه لرحمة للله فى عَوْن مخلوقاته حتى أصغرها ،أى أنموقف العبر انبين من جهة الطبيعة بصفتها عالم الكون ، وتصورهم لعناية الخالق الرموف

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب المؤلف:

History of Egypt PP. 371-374 (1st. Ed., New York, 1905)

بخلقه ، يرجع أصله إلى أنشودة إخناتون وما يشبهها من الأناشيد الدينية بمصر القديمة ، ومن المحتمل كذلك أن الشعور بهذه الطيبة والشفقة الإلهية المعبرعنه في الأنشودة الإخناتونية – والذي ظهر فيما بعد على الأخص في عصر النسك الشخصي في مصر – كان له أيضا تأثير هام في ظهور التدين الشخصي بين العرانيين .

ومن المهم كذلك أن نعرف ما إذا كانت أنشودة إخناتون بين العوامل التى أدت تدريجاً إلى اعتراف العبرانيين بالوحدانية ، ولا شك أنه من المحتمل جدا أن يكون لها بعض المسكانة بين مثل هذه العوامل . ذلك بأنه لما كان إخناتون ملكا على أمة ذات سيطرة عالمية فقد أكسبة ذلك تلك النظرة الأولية الواسعة التى رأينا صورتها من قبل منعكسة فى أنشودته العظيمة ، والواقع أن أنشودة لها نظرة شاملة كهذه تتردد فى أنفاسها الوحدانية الإلهية المطلقة و تنتشر فى آسية الغربية قبل ظهور الأدب العبراني الذى جاء به الأنبياء العبرانيون بعدة قرون ، لا يستغرب أن يكون لها بعض التأثير فى تكوين النظرة العالمية التى فرضت فيها بعد على الأنبياء العبرانيين بسبب حرج الموقف الذى وجد فيه شعبهم حيث فيها بعد على الأنبياء العبرانيين بسبب حرج الموقف الذى وجد فيه شعبهم حيث قد صاروا ألعوبة فى يد المهالك العظيمة وقتئذ ، وقد بقيت حالهم تزداد حرجا إلى أن غيروا نظرتهم إلى « بهوه » الذى كان يوما ما معبودهم الحلى البدوى ، فصار فى نظرهم إلها مسيطرا على كل الأمم ، يدير حركات جميع ملوك الأرض في النهاية .

على أن وجهة نظر كهذه تؤدى — طبعا — إلى الاعتراف بنظام خلق عالمى ، ولعلنا نذكر أن كلمة « إخناتون » العليا حينا حاول نشر عقيدة التوحيد الشمسية خلال القرن الرابع عشر قبل الميلاد كانت هى « العدالة » ، فكانت الحركة التى قام بها هى النطور المنطق للعقيدة الشمسية القديمة التى اعترفت بسيادة « ماعت » أى « العدالة ، بصفة كونها نظاما خلقيا قوميا . فكان مرى الانشودة الإخناتونية التوسع فى تلك السيادة القومية للعدالة وجعلها نظاما

خلقيا عالميا تحت سيطرة إله واحد. على أنه ليس من السهل أن يستدل الباحث على انتقال الأفكار من جهة إلى أخرى ، غير أن البحوث الحديثة قد وضعتنا في موقف يمكننا من إثبات الحقيقة الجوهرية في هذا الشأن ، وهي أن العبرانيين اطلعوا على الأدب الحلق والديني عند الأمم الأخرى ونقلوا ما عثروا عليه من أفكارهم ، بل إنهم كانوا ينقلون هذه الآراء أحيانا بنفس التعابير التي صيغت فها تلك الأصول الأجنبية .

والواقع أنه لا يوجد شيء في كل مجال الآدب العبراني كان له من التأثير العميق في الحضارة الغربية أكثر من تأثير نصائحهم في السلوك المستقيم عن طريق الامثال، وهي التي نسميها وسفر الامثال»؛ إذ أن ما في هذا الكتاب من التصوير السامي للأخلاق وما احتواه من الحكمة الخلقية النافذة قد امتزج بنفس مادة تصوراتنا الحديثة للحياة الفاضلة . ونجد في الترجمة الحلابة التي أقربها و الملك جيمس "() من الامثال السائرة الحاذقة ما يتمثل به بيننا يوميا .

وقد أدت العبارة الشائعة « أمثال سليمان » إلى اعتقاد القارى المعتاد أن أمثال ذلك الكتاب هي من عمل والملك سليمان الحكيم»، وفي الحق أنه يبتدى بنسبة الكتاب إلى «سليمان» في مطلع الفصل الأول، ثم تكر رت تلك التسمية في بداية الفصل العاشر في شكل عنو أن لمجموعة أخرى من «أمثال سليمان» كا أنه توجد به مجموعة نالثة تحمل اسم و سليمان» و تبتدى " بالفصل الخامس والعشرين ، في حين أن الفصلين النهائيين من الكتاب ينسبان إلى مؤلفين آخرين بجهولي الإسم وأحدهما منسوب إلى امرأة . فيتضبح من ذلك ومما يشهد به «كتاب الدهد القديم» نفسه أن كتاب الأمثال هو مجرد مؤلفة جمعت من بحموعات متفرقة ، ويوجد بالكتاب فضلا عن هذه المجاميع الخس التي كانت يوما ما متفرقة ، مجموعة سادسة ، لأننا نجد في صلب الفصل الرابع والعشرين (حتى في الترجمة الإنجليزية ) ما يكشف لنا عن عنوان جديد بهذا النص و هذه

<sup>(</sup>١) يقصد بذلك النسخة المنقحة من كتاب المهد القديم التي عملت بأمر الملك جيمس ملك انجلترا علم ١٦١١ بعد الميلاد .

أيضا «كلمات ، الحسكام» ، ويلى ذلك مباشرة جزء قصير يجوز أنه ملحق وضعه مؤلف مجهول كما نجد مدفونا في قلب الفصل الناني والعشرين ، دون أى إشارة تعليقية من جانب المترجمين حتى في النسخة المنقحة ، ما هو بالتأكيد بداية جزء آخر إن لم يكن عنوانا له (٢٢ – ١٧) يسمى «كلمات الحكاء» مثل ما وجدناه في الفصل الرابع والعشرين سواء بسواء . فمن هم يا ترى (هؤلاء الحكاء) المعلمون الاجتماعيون ؟ – لأن كلية «حكاميم» العبرية يدل معناها على صيغة المجلم – الذين قاموا بكتابة هذا الجزء الذي يبلغ نحو فصل ونصف فصل ؟؟

الواقع أن هذا السؤال قد عجز عن الإجابة عنه كل الباحثين إلى وقت قريب جداً ، غير أنه قد طبعت ورقة بردية كانت قد مكنت مدة طويلة في المتحف البريطاني، فكشفت لنا عن أن مؤلف ذلك الجزء لم يكن سوى صديقنا المصرى القديم أمينمو بي أ وجميع العلماء بكتاب العهد القديم الذين يتعدّ بآرائهم وأبحاثهم فيه يجزمون الآن بأن محتويات ذلك الجزء الذى يؤلف نحو فصل ونصف فصل «كتاب الامثال» قد أخذ معظمه بالنص عن حكم الحكيم المصرى القديم أمينمو بي ، أي أن النسخة العبرانية هي تقريبا ترجمة حرفية عن الاصل الهيروغليني العتيق. وكذلك صار من الواضح أيضا أن حكم د أمينمو بي ، شائعة في مواضع عدة من كتاب العهد القديم ،حيث نراها مصدر التلك الأفكار والتشبيهات والمقاييس الحلقية وبخياصة لروح الشفقة الإنسانية الحارة ، لا في كتاب الامثال فحسب بل في القوانين العبرانية وفي سفر «أيوب» وكما ذكرنا سابقا في سفر شاءول و « إرميا ، أيضا . وقد أشرنا آنفا إلى وجود عناصر أجنبية في كتاب الامثال لم يتردد المصنف القديم في الإشارة إليها في العناوين ، لأن الحكيم « أجور » الذي تؤلف حكمه الفصل الثلاثين والملك « لمويل » الذي يدين لأمه بحكمه التي تؤلف الفصل الحادي والثلاثين لم يكونا بداهة من أصل عبراني .

ویتضم بجلاء من « سفر الملوك » ۳۰۰۶ ــ ۳۱ ، أن أمثال « سلیمان » نمت فی جو مالمی ، إذ نری فیه ما یأتی : ـــ « و فاقت حكمة سليمان حكمة جميع بني المشرق ( البدو ) وكل حكمة مصر .

وكان أحكم من جميع النياس من إيثان الازراحي وهيمان وكلكول ودردع بي «ماحول»، وكانصيته في جميع الأمم حواليه».

(من سفر البلوك ٤ ، ٣٠ – ٣١)

فأسماء هؤلاء الاشخاص التي لا تُنتمي إلى أصل عبراني تدل على أن كل أولئك الحكماء كانوا أجانب بالنسبة إلى العبرانيين .

وقد كان المعروف من زمان طويل أن « محاكمة » (۱) سليمان المشهورة ترجع إلى أصل هندى شرقى ، ومع ذلك فإن الأبحاث العلمية لم تكشف لنا من قبل عن مؤلف شرقى قديم بلغة غير فلسطينية ترجم عنه بالتحقيق جزء بأكله من «كتاب العهد القديم ، كما نرى في هذه الحالة . ولهذا الكشف أهمية بعيدة المدى لدرجة أننا مع اشفاقنا من ملل القارى " نرى أنه لا بد من إيراد بعض الأمثلة الدالة على ما تقدم ، فكلمات الحكاء في «سفر الأمثال » العبراني وفي حكم « امينمو بي » تبتدى " بما يأتى :—

أمينموبي المصرى أمل أذنيك لتسمع أقوالى واعكف قلبك على فهمها لأنه شيء مفيد إذا وضعتها في قلبك.

ولكن الويل لمن يتعداها .

سفر الأمثال العبراني ١٧ ــــأمل أذنك واسمع كلام الحكماء ووجه قلبك إلى معرفتى . ١٨ ـــ لأنه حسن إن حفظتها في جوفك .

إن ثبتت جميعًا على شفتيك . سفر الأمثال (٢٢ ، ١٧ – ١٨ )

والمقصود من مثل تلك النصائح قد عرّفته « الامثال » ، وهو ما أشار إليه « أمينمو بى » من أن المهارة العملية أصل جوهرى فى المعاملات الرسمية ، كما زي فى نص كل منهما : ـــ

<sup>(</sup>١) يشير إلى قضاء سلمان بين المرأتين اللتين ادعت كل منهما أمومة الطفل .

سفر الأمثال العبراني ٢١ – لأعلمك قسط كلام الحق لترد جواب الحق للذين أرسلوك (سفر الأمثال ٢٢: ٢١)

أمينموبي المصرى لاجل أن تردعلي تقرير لمن قد أرسله .

غير أن العبارة «كلام الحق» الواردة في «سفر الأمثال» هي بالطبع تحريف لما يقابل كلمة «تقرير» الواردة في الأصل المصرى القديم.

وعلى أية حال فإننا نجد فى كل من «سفر الأمثال » وحكم ، امينمو بى » أن الغرض الخلق من تلك النصائح ظاهر فىكافة ثناياهما ، ولذلك نرى أن ايراد بعض أمثلة هنا مفيد جدا ، فن ذلك :

سفر الأمثال العبراني ١٠ – لا تنقل التخم القـديم ولا تدخل حقول الأيتام . (سفر الأمثال ٣٣ : ١٠)

أمينموبي المصرى لاتزحزحن علامات حدود الحقول ... ... ولا تمكونن شرِها من أجل ذراع . أرض، ولا تتعدين غلى حدود أرملة. ( امينعوبي ۷ ، ۱۲ — ۱۰)

ومن المهم أن نلاحظ أنه قبل انكشاف النقاب عن حكم « امينمو بى » هذه أبدى نقاد « العهد القديم » أنكلة « قديم » التى تشبه فى اللغة العبرانية كلمة «أزملة» هى بلا شك غلطة فى النسخة الخطية صحتها « أرملة » ، وعلى ذلك ا تفقو العلم على جعل تلك الفقرة كالآتى : —

« لا تزحزحن حدود الأرملة ولا تدخلن فى حقول اليتامى »

وقد جاء انكشاف الأصل المصرى القديم مؤيدا لذلك التصحيح ومثبتا له. وقد يكون من أهم المشابهات العديدة البارزة التي يمكننا إبرادها هنا تلك التحذيرات الحاصة بالثراء، وهي: \_\_

## أمينمو بى المُصرى

لاتنعبن نفسك فى طلب المزيد حينها تكون قد حصلت بالفعل على حاجتك

وإذا جلب إليك المال بالسرقة فإنه لا يمكث معك سواد الليل وعندما يأتى الصباح لا يكون بعد في منزلك

بل یکون قد صنع لنفسه أجنحة کالاوز وطار إلى السماء . (أمينموبي ٩ ، ١٤ -- ١٠ ، ٥)

سفر الأمثال العبرى ع ــ لاتتعب لكى تصير غنيا

لأنه إنما يصنع لنفسه أجنحة كالنسر يطير نحوه السماء . (سفر الأمثال ٣٣ : ٤ -- ٥)

والسطر الذي حذفناه هنا من نص « الآمثال ، مشوه في الأصل العبراني ، ومن المحتمل أنه يمكن إصلاحه بفحص الأصل المصرى القديم ، غير أن تناول مثل هذه المسائل التحليلية لا يمكن في مثل هذا الكتاب .

وفيها قبل سنة ٢٠٠٠ ق . م . كان حكما الاجتماع المصريون قد وازنوا بين الغنى والأخلاق وفضلوا ، بصراحة ، الأخلاق على الغنى ، واعترفوا تمام الاعتراف بتفاهة الثراء المادى وأنه لا يجدى شيئا وبخاصة فى عالم الآخرة . وفد وفى المفكرون الاجتماعيون البحث فى حماقة الاتكال على الغنى فى نواح كثيرة مختلفة ، ونجد فى المواضع الكثيرة التى تناولت فيها الأمثال العبرانية هذا الموضوع ما يدل على أنها كانت واقعة بالبداهة تحت تأثير أقوال الحكماء المصريين القدماء . وقد تكون الموازنة الآئة إيضاحا آخر لذلك :

£+1 ---

سفر الأمثال العبراني (يهوه) خير من كنز عظيم مع هم . (مع مع الله من كنز عظيم ١٧ – أكلة من البقول حيث تكون المحبة خير من ثور معلوف ومعه بغضة (سفر الأمثال ١٥: ١٦ – ١٧)

أمينمو بى المصرى الفقر فى يد الله خير من الغنى فى الهُرْى ( المخزن ) وأرغفة ( تحصل عليها ) بقلب فرح خير من ثروة ( تحصل عليها ) فى تعاسة .

(أمينموبي ٩ : ٥ – ٨ )

والمثال الآتى في نفس الموضوع أيضا :

سفر الأمثال العبراني المقمة يابسة ومعها سلامة خير من بيت ملآن ذبائح مع خصام (سفر الأمثال ١٧ – ١)

أمينموبى المصرى والثناء على الإنسان كشخص على الإنسان كشخص محبوب عندالناس خير من الغنى فى الهُرْى ( المخزن ) ( أمينسوبى ١٦: ١١ – ١٢)

على أن تاريخ العبرانيين فيما يلى هذا العصر لايترك بجالا للشك فى أنهم كانوا لايكترثون بالقوة المالية ، أو النجاح فى الاعمال ، فضلا عن أن المصنف لسفر الامثال فى « العهد القديم ، لم يتجاهل الحكمة المصرية القديمة التى من هذا القبيل كما سيأتى ذكره . وربما لاحظ الباحث أن تلك التحذيرات التى جاءت فى سفر الامثال بشأن الغنى والترف ليست مستقاة من «كلام الحكاء ، فى التوراة ( « الامثال ، ۲۲:۲۲ ) .

وهذه حقيقة جديرة بالاهتمام ، فإذا ما درست تلك الامثال درسا أوفى فإن ذلك بلا شك يكشف لنا عن أن أفكار المصنف العبرانى فى كافة موضوعات سفر الامثال كانت تعتمد على حِكم ، أمينمو بى ، ولدينا فيما يلى مثال آخر ، لا يدخل فى حدود ، كلمات الحكاء ، يحذر مر الحقد والانتقام (الامثال ٢٠:٢٠) .

ويهتم « أمينمو بى ، كثيرا بتحذير الشباب من الحماقة أو مخالطة رجال ذلك الطراز ، كما ترى المصنف العبراني أيضا يحذر من ذلك ، حيث قالا :

سفر الأمثال العبراني ٢٤ – لاتستصحب غضوبا ومع رجل ساخط لاتجىء ( سفر الأمثال ٢٢ : ٢٤ )

أمينمو بى المصرى الا تصاحبن رجلا حاد الطبع ولا تلحن" فى محادثته (أمينمو بى ١١ ، ١٣ – ١٤)

ونجُد أن السكلمة العادية التي تعبر نحن الرجل الطائش صاحب الطبع الحار في حكم « أمينمو بي » هي بكل بساطة « الشخص الحاد » ، ومن المهم أن نلاحظ هنا أن الأصل العبراني لتلك الفقرة إذا ترجم حرفيا يكون معناه « الرجل ذو الحرارة ، وهي عبارة لاتوجد قط في أية جهة أخرى من كتاب « العهد القديم » ، وهي بالبداهة محاولة من المصنف لنقل التعبير المصرى القديم إلى العبرانية . وعلى كل حال نجد أن الغضب الطائش والانتقام مذمومان في كل من «سفر الأمثال العبراني» وفي حكم «أمينمو بي المصرى» ، وإليك ماقالاه في شأن ذلك :

شفر الأمثال العبراني لاتقل انى أجازى شرا انتظر الرب ( يهـــوه ) فخلصك

انتظر الرب ( یہـــوه خلصك [ لاتقل أجزى على الشر

[ لا تقل اجزى على الشر بل انتظر الرب فسلصك ] ( سفر الأمثال ٢٠ : ٢٢ ) أمينموبى المصرى لانقوان قد وجدت حاميا والآن يمكننى أن أهاجم الرجل الممقوت.

ضع نفسك فى ذراعى الإله يهزمهم صمتك ( يعنى الأعداء) ( أمينمو بى ٢٢ ، ١ – ٨ )

وقد كان « أمينموبى » ينصح ابنه بنفس هذه الطريقة الشديدة ناهيا إياه عن مشاحنة الشخص الحاد الفم « لأن الإله يعرف كيف يجيبه على عمله ( ٥ ، ١٠ – ١٧ ) » . وذلك يشبه أيضا ما جاء في سفر الأمثال وهو : « انتظر الرب ( يهوه ) فيخلصك » .

وتنفق نصائح «أمينمو بي » فيها يخنص بالسلوك في حضرة أصحاب المقامات العالية مع الحياة المصرية القديمة أكثر بكثير بما تتفق مع الحياة العبرانية ، ذلك لأن مراعاة السلوك اللائق في مصر من جانب الموظف المصرى الشاب كان لا مناص منه لمن كان يريد مستقبلا ناجحا . فكما أن آداب اللياقة الرشيقة المرعية في البلاط الباريسي في عهد اللوايسة المتأخرين من ملوك فرنسا قد انتشرت في كل العواصم الأوربية التي كانت أقل ثقافة من باريس ، كذلك كانت تلك الآداب العالية ورسميات القصور في المعاملات الرسمية المستحدثة في أخلاق شعب في أصوله خشونة الصحراء البدوية ، في عهد الملكية العبرانية في أخلاق شعب في أصوله خشونة الصحراء البدوية ، في عهد الملكية العبرانية قبض موظفوه على زمام الحكم في فلسطين مدة قرون عديدة . ومن أجل قبض موظفوه على زمام الحكم في فلسطين مدة قرون عديدة . ومن أجل ذلك لم يتردد مصنف « سفر الأمثال ، العبراني في توصية الإسرائيليين المعاصرين له باتباع آداب اللياقة المصرية الرسمية ، وإليك ما ذكر في ذلك في كل من النص المصري والنص العبراني :

أمينموبي المصرى

لاتأكل الحبز فى حضرة رجل عظيم

ولا تَعْرْض فمك فى حضرته . وإذا أشبعت نفسك من طعام محرم

فإن ذلك ليس إلا لذة ريقك. وانظر فقط (وأنت على المائدة) إلى الوعاء الذى أمامك وكن مكتفيا بما فيه

(أمينموبي ۲۳: ۱۳ – ۱۸)

### سفر الأمثال العبرانى

۱ – إذا جلست تأكل مع متسلط فتأمل ما هو أمامك تأملا
 ٧ – وضع سكينا لحنجر تك إن كنت شرها

٣ - الاتشنه أطايبه الانها خبر
 أكاذيب

(سفر الأمثال ٢٣ : ١ - ٣)

وكان المترجمون للرواية المنقحة من «كتاب العهد القديم » غير متأكدين عما إذا كانوا يترجمون النص العبرى بقولهم : « ما هو أمامك » أو يترجمونها « بالشخص الذي أمامك » ، وقد حل تلك المسألة ماجاء عن الحكيم المصرى « أمينمو في » حيث قال ما ترجمته «الوعاء الذي أمامك» . وقد غير المصنف العبراني ترتيب الإفكار فنقل العبارة « خبز أكاذيب » التي توازى في الأصل ( المصرى القديم « طعام محرم » وحرفيا : طعام خطأ ) إلى السطر الأخير .

على أن نصيحة وأمينموبي المصرى هذه قديمة جدا الأنها مستقاة من حكم وبتاح حتب الحكان عمرها في زمن وأمينموبي الد بلغ حوالى ألني سنة ولذلك نجد نص النصيحة بالكلمات الأصلية التي فاه بها الحكيم وبتاح حتب الكثر وضوحا . قال :

ر إذاكنت امر. أمن الذين يجلسون (على المائدة)
فى حضرة رجل أعظم منك فخذ منه حينها يعطيك
ما يضعه أمامك، ولا تنظر إلى ما هو أمامه
بل أنظر ( فقط) إلى ما هو أمامك. ولاتقذفنه (حرفياترمينه)
بنظرات عديدة ( لا تحملقن إليه ).
واخفض من وجهك إلى أسفل إلى أن يخاطبك
وتكلم فقط حينها يوجه إليك السكلام »(١)

فنجد هنا إذن حكيا عبرانيا يفرض على الشباب الإسرائيلي نصائح في آداب اللياقة كانت هي بنفسها المرشد الهادي للموظفين المصريين القدماء في البلاط الفرعوني في العهد الذي ظهرت فيه الأهرام، أي قا ذلك العهد

<sup>(</sup>١) توجد بينات أخرى كيثيرة تدل على اعتماد «أمينموبى » على حكم « بتاح حتب » ويتضح منها أن «أمينموبى » كان يستعمل الأدب المصرى القديم السابق لعهده في تأليف كتابه المكون من ٣٠ فصلا . وهذه حقيقة هامة لأنها تناقض ما يحاوله بعض علماء الكتاب المقدس من ارجاع عصر « امينموبى » إلى زمن متأخر وبذلك يمترون حكمه مستعارة من الأمثال العبرانية .

العبرانى بألنى سنة . وعلى ذلك يحتمل أن تكون تلك الفقرة أقدم مادة فى كتاب العهد القديم . ونجد فى ذلك مثالا رائعا على أن الحياة العبرائية فى فلسطين كانت تنطور تحت تأثير خبرة آلاف السنين من التجاريب الاجتماعية التى قد صارت تعد تاريخا قديما حينما ظهرت الامة الإسرائيلية فى عالم الوجود .

وقد لا يوجد فى كتاب والعهد القديم ، مثل من الأمثال كثر اقتباسه فى عصرنا الحالى الذى ساد فيه الاهتمام بالمعاملات أكثر من ذلك المثل الذى يطرى من يحسن عمله ، وهو : «هل ترى رجلا ماهرا فى عمله لنه الله لك ، .

والترجمة السبعينية (وهى الترجمة الإغريقية القديمة) ولكتاب العهد القديم » لا تحتوى على الفعل « ترى » بل كانت تبتدى بكلمة «وجل » ، وقد أوضح الاستاذ , جرم » أن الفعل الذى تبتدى به الجملة تابع للفقرة السابقة من الاصل العبرائي (۱) ، ولذلك نجند أنه بعد إصلاح ذلك الخطأ تصير الموازنة هكذا:

سفر الأمثال العبراني ٢٩ ــ أرأيت رجــلا مجتهداً في عمله ،أمام الملوك يقف أمينموبي المصرى الكاتب الماهر في وظيفتـــه ميجد نفسه كفوا لأن يكون من رجال البلاط

( سفر الأمثال العبراني ٢٧ : ٢٩ )

(أمينموبي المصرى ٢٧ ، ١٦ – ١٧)

ولا حصر لما نستطيع إيراده من أمثال تلك المهائلات المتشابهة ، ولكن ما أوردناه من الأمثلة التي ذكرت يكنى بلا شك للدلالة على أن , سفر الأمثال ، العبراني يحمل في ثناياه جزءا جوهريا من كتاب حكم لمصرى قديم سابق له .

Weiteres Zu Amen-em - ope und Proverbien in : راجع (۱) eOrientalistische Literaturzeitung, Vol. 28 (1925) Col. 59.

وقد جرى ذلك النقل عن حِكم المصريين القدماء دون ذكر المصدر المنقول عنه ، وهذا أمر طبعى حصوله فى مثل ذلك الأوان ، غير أنه من الأمور الهامة أننا عثرنا فى كتاب « سفر الأمثال » على إشارة تدل بلا شك على الاقتباس من كتاب « أمينمو بى » المصرى القديم ، ولو أن هذه الإشارة لم تكن بطبيعة الحال على شكل عنوان أو بذكر اسم ذلك الحكيم المصرى الذى عاش فى مثل ذلك العصر البعيد . ذلك بأننا نجد فى المقدمة « لكلمات الحكاء » السؤال الغريب الآتى ، وهو الذى قد حار فى ترجمته مصنفو الترجمة المنقحة لكتاب العهد القديم ، وهاك نص السؤال :

" ألم أكتب لك أمور اشريفة

من جهة مؤامرة ومعرفة ؟ »

( سفر الأمثال ٢٢: ٢٠ )

وقد وضعت لجنة التنقيح ملاحظة في الهامش خاصة بعبارة « أمورا شريفة » لفتوا بها النظر إلى أن « تلك العبارة مشكوك فيها » والواقع أن المصنفين العبرانيين الأقدمين كانوا أنفسهم يشكون فيها بعض الشك أيضا ، وذلك لأنهم وضعوا هجاء آخر لتلك الكلمة على هامش النسخة العبرانية فصارت الكلمة بحسب هجاء المصنفين العبرانيين القدامي تعني « ثلاثين » . فإذا ارتضينا هذه المكلمة يصير السؤال هكذا : « ألم أكتب لك أمورا ثلاثين من جهة مؤامرة ومعرفة » . ويبدو لنا لأول وهلة أن صيرورة السؤال بهذه الصيغة يحدثنا بشيء لامعني له ، ولمكننا عندما نلاحظ كما لاحظ الاستاذ « إرمان ، أن « أمينموبي » قد قسم كتابه المذكور إلى ثلاثين فصلا ورقمها ، فإن كل شيء بعد ذلك يصير واضحا .

ولا بدأن لفافة البردى المصرية الحاوية لهذا الكتاب كانت تسمى فى فلسطين باسم و ثلاثون فصلا فى الحسكة ، أو مايشبه ذلك ، ثم اختصر الاسم بعد ذلك على ما يظهر إلى عنوان بسيط أطلق عليها وهو « الثلاثون ، .

وعلى ذلك تعطينا تلك الترجمة الحقيقية التي وصلنا إليها عن طريق اقتراح العالم . حرم ، وبدون أى تغيير في أصل المتن العبراني الموازنة التالية :

من جهة مؤامرة ومعرقة سفر الأمثال ( ٢٢ : ٢٠ ) أمنيموبي المصري تبصر لنفسك في هذه الفصول الثلاثين

حتى تكون مسرة (لك) و تعليما (أمينمو بى ٢٧ : ٧ – ٨)

وإن ذكر أحد مؤلني , العهد القديم ، \_ على غير المألوف \_ لكتاب أجنبي عن العبرانية ،كان ينقل عنه من غير تحفظ ، يؤكد لنا أنه كان تحت يده ترجمة عبرانية كاملة للكتاب الذي وضعه « أمينمو بي ، المصرى ، بمعنى أن تلك الترجمة كانت تحتوى على جميع الثلاثين فصلا التي حواها الآصل المصرى الهيرغليني ، وإلا كانت كلمة « ثلاثين » بعد وضعها في كتاب الامثال لاتدل على أي معنى . ولكى يحافظ الناقل العبراني على هذا المعنى نراه ، مع عدم نقله للثلاثين فصلا التي يحويها الأصل المصرى القديم برمتها ، قد استعمل بالضبط « ثلاثين ، مثلا في نسختة العبرية المختصرة ( الامثال ٢٢ : ٢١ — ٢٢ : ٢٢) .

ولا شك أن الفارى. قد كون لنفسه ملاحظة ذات أهبية بارزة بعد أن تأمل تلك الفقرات من كتاب الحسكمة العبرية القديم ووضعها جنبا لجنب مع الأصل المصرى القديم الذى اقتبست منه . على أنه يتضح لنا ، خلافا للأجزاء التي ترجمت ترجمة حقيقية ، أن مصنف ، كتاب الأمثال ، لم يكن مستسلما ولاآلة جامدة في نقل تلك الحسكم المصرية القديمة عن الترجمة الفلسطينية .

وليس لدينا أمل كبير فى العثور يوما ما على تلك الترجمة . ولعله من الجائز أن يكون المترجم الفلسطيني نفسه قد أخرج الترجمة غير المقيدة التي وجدناها في . سفر الأمثال ، ، وعلى ذلك كان مصنف الأمثال ينقل عن تلك الترجمة كما هي .

ومهما يكن من الأمر فإن الحقيقة الناصعة هي أن الصورة التي ظهرت بها حكم , أمنيوبي ، مرار في , سفر الأمثال ، توضع لنا بجلاء أن المترجم أو المصنف العبراني قد اقتبس في الغالب مجرد الأفكار المصرية القديمة ونشر ها بتصرف ، يماله من نظر ثاقب إلى الحياة ، و بماله من المهارة الأدبية السامية و الدراسة باللغة التى ينقل إليها وهي عادة لغته . ويتضح ذلك تماما من إيراد بعض الأمثلة الواضحة القاطعة . فنجد مثلا أن ، الغنى ، يتخذ له أجنحة فى كل من مصر وفلسطين ، غير أن الأجنحة المصرية كانت أجنحة ، أوز ، ، وأما الأجنحة فى فلسطين ، حيث لم تكن هناك مستنقعات زاخرة بالأوز البرى ، فقد أبدل المترجم بها أجنحة النسر .

. وكذلك نجد فى مصر أن رجل الأعمال الناجح كان فى العادة وكاتبا ، ،أما فى السطين حيث لم تكن الأحوال كذلك فإن المترجم العبرانى قد سماه ، رجلا ، فقط ثم أردف ذلك بوصفه ، بالمهارة فى عمله ، ليتم تحديد صفته .

ونجد فى مصر أيضا أن أهم دَين كان يدان به الإنسان لإله الشمس قبل ظهور و سفر الأمثال ، بأكثر من ألف سنة هو هبة الماء ، وقد اتخذ من شمولها لكل العالم دليلا على المساواة بين جميع الناس . وأما فى فلسطين حيث يندر الماء ويكثر القحط ، فإننا نجد أن خلق يهوه لجميع العالم هو الذى اتخذ سببا للساواة بين جميع الناس بالرغم بما يوجد من الفرق بين الغنى والفقر . وهاك ما جاء من التشابه فى ذلك بين متون التوابيت المصرية القديمة وبين «سفر الأمثال » العسرانى :

سفر الأمثال العبراني الغنى والفقير يتلاقيان صانعهما كليهما الرب (يهوه) ( سفر الأمثال ٢٢ : ٢ ) متون التوابيت المصرية لقد خلقت المياه العظيمة حتى يتمكن الفقير من استعمالها مثل الغنى

وقد أشرنا من قبل إشارة خفيفة إلى أن وجود روح الاتكال على المشيئة الإلهية فى حكم ، أمينموبى ، قد أثرت تأثيراً دينيا عميقا لاشك فيه فى حكما، قلسطين وأنبيائها. فني نصيحة «أمينموبى» الجميلة القائلة: «ضع نفسك بين ذراعى الله » لا يكاد يخنى علينا أنها المصدر الذى نجد صداه فى الكلمات التى يسميها الناس ، بركات موسى » وهى:

# . إن الله الأبدى مكان سكن وتحتـه ذراعاه الأبديتان » .

فالرجل الأمثل فى نظر الحكيم «أمينمونى» هو الذي يتكل على الله ويصبر على تحمل الظلم فى صمت ، واثقامن نزول الانتقام الإلهى على الظالم . فهل كان من باب الصدفة أن نجد الصيغة العبرانية ، التى ظهرت فيها بعد ، تقول عن أخلاق « موسى » ما يأتى : « وأما الرجل موسى » فكان حليها جدا

أكثر من جميع الناس الذين على وجه الأرض \*

( سفر العدد ۲۲ : ۳ )

على حين أن « موسى ، قد مثل فى الصيغة القديمة بالرجل القوى المعتمد على نفسه وأنه رجل عمل مهاجم لا يحتمل وقوع أى ظلم على نفسه أو على قومه ؟ ولقد لفت الاستاذ « سلن ه (Sellin) النظر إلى أن المثل لأعلى فى الاخلاق عند العبر انيين القدامي كان يتمثل فى رجل العمل والقوة والحسكمة ذى المال والبنين العديدين ، ولكن ظهرت بعد منتصف القرن الثامن ق. م: فكرة مخالفة لهذه بالمرة تصور الرجل المثالى بأنه هو الحليم المتواضع المهذب الصامت المجرد من الممتلكات المادية ، ونرى هذا المثل الأعلى فى ذروته متمثلا فى صورة الحادم المتألم الذي يوصف بأنه:

« لن يصيح أو يرفع صوته أو يجعله يسمع فى الشارع » ( أشعيا ٢: ٢ )

وأقوى من ذلك مانجده فى تصور « أشعيا » السامى عند ما يقول :
« وكان مضطهدا ، ومع ذلك فإنه حينها عذب
لم يفتح فاه كالحمل الذى يساق إلى المجزرة
وكالنعجة الصامتة أمام من يجزها ، فهكذا
هو لم يفتح فاه »

( أشميا ٥٣ : ٧ )

وكان الحكيم «أمينموبي » يجد دائما مثله الأعلى في الرجل الصامت الذي يترك أمره لله .

والآن وقد علمنا أن كتابه كان يقرأ فى «أورشليم»، وأن الحكاء والأنبياء العبرانيين كانوا ينتخبون منه المختارات ويقتبسون الاقتباسات، فإنه يجدر بنا أن نتساءل عما إذا كانت فكرة المتألم الصامت عند بنى إسرائيل لا ترجع فى أصلها إلى الاجتماعيين المصريين، وعلى أية حال فإنه صار من الواضح الآن أن المثالية الاجتماعية التى قامت على سمو التقدير للأخلاق، والتى هى أقدم ما عرف لنا من مذاهب تفويض الامور للأقدار، بل كانت فى ذلك العصر المذهب الوحيد من نوعه، قد ظهرت فى مصر قبل سنة ٢٠٠٠ ق. م. وكانت نفس الكتب التى تحتوى عليها يقرؤها فى «أورشليم، أولئك الرجال الذين أنتجوا تلك الكتابات التى نسميها الآن «العهد القديم».

وكيفكان يمكن أن يكون الأمر غير ذلك ؟ فكما أننا بحد الآداب الأوروبية الحديثة قد نمت مشبعة بما ورثناه من قديم أدب الإغريق والرومان ، كذلك كان محتما أن يتأثر العبرانيون في فلسطين كل التأثر في أفكارهم وكتاباتهم بآداب تلك الأمة العظيمة التي قبضت على زمام فلسطين ووضعتها تحت سيطرتها الثقافية والسياسية مدة تفوق مدة نفوذ « روما » في بلاد الغال ( فرنسا القديمة ) .

وعلى ذلك فإن تراثنا الخلق الديني العظيم اللهم الذي انحدر إلينا من العبرانيين بمكن التسليم بصفة قاطعة بأنه ميراث مزدوج.

فهو أولا: قد تكوّن من خبرة بضعة آلاف من السنين مارسها الشرق الأدنى القديم، وبخاصة مصر، قبل ظهور الأمة العبرانية.

وثانيا: أن تلك الخبرة قد رسحت قدمها بشكل مدهش وزيد عليها بما اكتسبه العبرانيون أنفسهم من التجارب الاجتماعية المتواصلة ، على يد أولئك الانبياء والحكاء الإسرائيليين .

وقد كأن تبادل عوامل الثقافة بين فلسطين وجيرانها من كل الجهات

واضحاً منذ زمن بعيد على أساس ما لدنيا من الكتابات العبرانية فقط . فهذه الكتابات تكشف لنا عن دوام مرور قوافل التجارة الاجنبية بهذه الأنحاء ، فينما كان العبرانيون في حاجة إلى الحدادين فإنهم كانوا يجلبونهم من المدن الفلسطينية ، واقتبس مهندسو «سليان ، تصميم معبده في «أوبرشليم » من تصميم معبد مصرى ، وكذلك مهرة الصناع الذين قاموا ببنائه فقد أرسلهم هرام ، ملك «صيدا » إلى صديقه «سليان » ، وتزوج «إهاب » ملك بني اسرائيل من أميرة فينيقية وتولى حمايتها في إحضار آلهة لها أجنبية عن العبرانيين ، وغيره من تلك الأمثلة التي لا حصر لها .

ويجب علينا الآن أن نضيف إلى هذه الأدلة المبينة المستقاة من وكتاب العهد القديم ، تلك الأدلة التي أسفرت عنها الأبحاث الأثرية الحديثة ، فقد أماطت لنا الحفائر الفلسطينية اللثام عن قائمة طويلة من البضائع الأجنبية التي اشتريت هناك ومعها عدد عظيم من الرسوم الزخر فية الأجنبية التي اجتلبت مع تلك البضائع، فضلا عن أدلة أخرى لا حصر لها تنطق بتأثير العوامل الأجنبية. فالآثاث الذي عثر عليه في قصر الملك « إهاب » في « سامراً » كان محلي بقطع من العاج نقشت عليها صور آلهة أجنبية وبخاصة من آلهة مصر القديمة ( انظر شكل ١٨ ). والواقع أنه يمكن كتابة مجلد بأكمله عن العناصر الثقافية الاجنبية التي انتشرت في فلمطين قبل أن يستوطها العبرانيون وظل أثرها يزداد بعد ظهور الملكية العبرانية في عالم الوجود. وربماكان من الواضح أيضا منذ زمن بعيد أن الادب العبراني ، بصفته معبرا عن الحياة العبرانية ، لابد أنه كان بطبيعة الحال، مطعها مثل تلك الحياة نفسها، بالمؤثرات الثقافية المنحدرة من الخارج، سواءكانت في القانون أم في الأساطير أم في الدين بوجه عام . ولا يقل عن ذلك كله المبادئ الخلقية . وقد رأينا فيما سبق أن العبرانيين أخذوا الكثير من قوانينهم وأساطيرهم عن المدنية البابلية ، أما في الأخلاق والدين والنفكير الاجتماعي بوجه عام ــ الذي هو أول نواحي اهتمامنا في هذا الكتاب ــ فإننا نجدهم قد بنوا حياتهم على الأسس المصرية القديمة . فالإسرائيليون بعد

استبطائهم فلسطين كانوا فى الواقع يسكنون أرضا من الأملاك المصرية مضت عليها فى هذه الحال قرون بأكملها . وقد استمرت بلادا مصرية عدة قرون بعد استيطان العبرانيين لها ، وحتى فى عهد متأخر كعهد حكم «سليمان ، نجد أن الفرعون المصرى أهدى إلى الملك العبرانى مدينة «حزر ، ، وهى بلدة حصينة من بلدان فلسطين كانت تقع على وجه التقريب فى كنف « بيت المقدس » .

هذا إلى أن النتائج الاساسية التي قامت وستقوم عليها دعامة المبادى الحلقية في الحياة المتحضرة في أيامنا ،كانت قد اهتدت إليها الحياة المصرية قبل الوقت الذي ابتدأ فيه العبر انيون تجاريهم الاجتماعية في فلسطين بزمن طويل ، كاكانت تلك المبادئ الخلقية المصرية موجودة فعلا في فلسطين بصورة مدونة منذ قرون عدة حينها استوطنها العبر انيون.

حقا إن النوسع الذى أدخل على تلك التعاليم كثمرة من ثمرات الفكر والحياة العبرانية ، يعد ذاقيمة عظيمة للإنسانية لاتقاس بأى مقياس كان ، غير أننا عندما نعترف بهذه الحقيقة يجب ألا يفو تنا أن تلك المشاعر الخلقية التي تسود المجتمع المتمدين الآن ترجع فى أصلها إلى عصر أقدم بكثير من وعصر النبوات، المعترف به من زمن بعيد ، وأنها قد انحدرت إلينا نحن أهل هذا العصر الحاضر من عهد لم تكن فيه الكتابات العبرانية قد وجدت بعد . وعلى ذلك تكون مصادر تراثنا من النقاليد الخلقية بعيدة كل البعد عن انحصارها فى فلسطين وحدها ، وأنه يجب اعتبارها مشتملة كذلك على الحضارة المصرية . على فلسطين وحدها ، وأنه يجب اعتبارها مشتملة كذلك على الحضارة المصرية . على فلسطين وقده لنا من الآدب العبراني وحفظه لنا «كتاب العهد القديم» .

فإن زوال مدنيات الشرق القديم التى بنيت على أسسها المدنيّة العبرانية ، ومانتج عن ذلك من حرمان العالم الغربى من فهم كل كتابة وكل لغة لتلك المدنيات البائدة حتى ظلت فى عالم صمت مدة ألنى سنة . قد ترك الأدب العبرانى يضى لنا وحده كأنه شعلة وحيدة من النور تحيط بها الظلمة الدامسة من جميع جهاتها . وعلى ذلك يكون مارد إلينا حديثا بالوسائل العلمية من بعض المعلومات عن

المدنيّات الشرقية المفقودة بمثابة قبس يضى، تلك الظلة ويحيط بنى اسرائيل بنور يرجع إلى ماقبل عهدهم ببضعة آلاف من السنين . ولو أن العالم الغربي لم يفقد قطكل علم بأصول المدنيّة وتطورها لما كان يخطر ببال أى باحث قط أن يجعل للعبرانيين أى منزلة في التاريخ فوق أنهم بلغوا ذروة ذلك التطور الطويل السابق في الأخلاق والدين ، وأول ما كان يحصل بالتا كيد هو عدم ظهور ذلك المذهب اللاهوتي القائل بانفراد شعب واحد بالتمتع بالوحي الإلهي ، وهو المذهب الذي أعمى أبصارنا عدة قرون عن تعرف ذلك التراث الخلق الجليل المذى ورثناه عن تأملات وإلهامات العالم بأسره ، لا عن ناريخ أو تجاريب أي أمة من البشر بعينها .

وعلى ذلك فإن أعظم فائدة إنشائية نجنها من وراء الاهتداء إلى حقيقة تلك المدنيات الشرقية القديمة المفقودة هي أنها ردت إلينا تراثا عرضه عرض الأفق — وهو التراث الذي قد خلفته لنا حياة بني الإنسان أجمعير. ففيه نجد أعظم وحي يخطر لنا ، وبه يمكننا الآن أن نستدل على أن انبثاق إدراك الإنسان للمميزات التي تفرق بين السلوك الطيب والخاطيء إنما هو خطوة من خطى التاريخ ونتيجة للخبرة الاجتماعية ، وأن قيمة هذا الإدراك فوق كل تقدير لأنه إدراك نام لم تكمل بعد تطوراته التاريخية . فإن استردادنا لتلك المدنيات المفقودة هو الذي أمكننا به إقامة البراهين على أننا لم نقطع مرحلة تذكر بعد خروجنا من عهد الظلمة الحالكة السابق لظهور القيم الخلقية ، وأن تذكر بعد مطلع شمس عصر القيم الخلقية .

وإنى أعتقد أن الاستاذ « لويس أجاسيز » (Louis Agassiz) هو الذى ( بعد أن فحص التزعزع الدائم فى الجبال الثلجية السويسرية ، وراقب انحدار كتل الصخر الكبيرة والصغيرة وهى فى قبضة الثلج ، ثم انفصالها عنه بتأثير شمس الصيف الحارة فتستحيل بذلك إلى سور من الصخور المتراكمة يحف بفوهة الوادى ) — أدرك فى نهاية الامر أن هذه الحركة الجليدية كانت دائبة

على عملها هذا منذ أزمان بعيدة ،ثم أشرقت على عقله فجأة تلك الحقيقة الرائعة وهى أن تلك العمليات الجيولوجية التي جرت فى أزمنة سحيقة وأفضت إلى تكون الأرض لاتزال دائبة مستمرة فى طريقها إلى يومنا هذا ، وأنها لم تنقطع وان تنقطع عن عملها قط. وبعد هذه النظرة القصيرة التي ألقيناها على أدوار التطور الخلق ، قد نكون محقين إذا قررنا من باب الموازنة والقياس أن ما ذكر عن فعل الثلوج ينطبق كل الانطباق على ما نحن بصدده من التطور الخلق فى بنى الإنسان.

### الخاتمية

د إن زبدة جميع الأشياء، وما ترمى الحرية والمخالطة والثورات إلى تكوينه ومنحه، والمخالطة والثورات إلى تكوينه ومنحه، هو « الاخلاق » ، كما أن غاية الطبيعية هي أن تصل بمليكها ( الإنسان ) إلى هذا التتويج ( يعنى الاخلاق ) ، تصل بمليكها ( الإنسان ) إلى هذا التتويج ( يعنى الاخلاق ) ،

د إنى أحب التاريخ لأنه يظهر لى نشأة العدالة وتقدمها ، ويزيد من تقديرى لجماله أنى أرى فيه منتهى ارتقاء الطبيعة،

( ( H. Taine ) « من تين » ( H. Taine ) (

## ١ – الطبيعة ومصادقتها للبشرية

يحكى عن « هيكل » ( ( Haeckel ) المتخصص فى علم الحياة أن بعض الناس سأله ذات مرة السؤال المثير للنفس الآني :

« إذا فرض أنه كان فى مقدورك أن توجه إلى « الكون » سؤالا ، وكنت واثقا من أنك ستتلق الإجابة الحقيقية ، فما هو ذلك السؤال الذى كنت ترغب فى توجهه إلىه ؟ »

عندئذ ظل « هيكل ، غارقا في التفكير بضع لحظات ، ثم قال إن السؤال الذي أفضل أن أسمع الإجابة عنه أكثر بما عداه هو : « هل الكون مصادق للبشرية ؟ »

والواقع أننا هنا أمام سؤال عميق ملهم .

فإن التطور الحلق الذي تتبعنا خطواته في الفصول السابقة يمكننا الآن من مناقشة سؤال الأستاذ «هيكل» هـذا في ضوء حقائق ثبتت لنا أخيرا ويحتمل أن بعضها كان غير معروف له إذ ذاك ، وإنكانت لاغني عنها في هذه المناقشة .

وقد جرى العرف من زمن بعيد بأن مهمة المؤرخ هى أن يعرض النتائج التى وصل إليها ، وأن يشير بقدر المستطاع إلى الوثائق الأصلية التى نبتت منها تتائجه ، وبعد ذلك يكون قد أدى واجبه وليس له أن يدخل فى المغازى الخلقية بل تعد مهمته منتهية عند ذلك الحد .

فإذا كان القارئ قد احتفظ بما يلزم من الصبر فى مطالعته ، فإنه لابد قد استطاع الإلمام بآهم الادلة المدونة التي تكشف لنا عن أصول أخلاقنا الموروثة وتاريخها المبكر كما جاءت مرتبة فى فصول هذا الكتاب . وإلى كمؤرخ لا يحق لى ذكر شيء فوق ما تحتاجه هذه الادلة من مناقشة . غير أن ما لهذه الادلة نفسها وللنتائج الناشئة عنها من الأهمية البعيدة المدى يرغبنى فى الإدلال ببعض ملاحظات إضافية خارجة فى الأصل عن دائرة اختصاصى ، ولاسيا أن خاتمة كتاب ما \_ إذا كان هناك شيء يسمى بهذا الاسم \_ تسمح بأن يدلى المؤلف فها بكل ما يروقه قوله .

والآن نعود إلى سؤال الاستاذ وهيكل ، إنى مع شعورى بشيء من الاعتزاز بالرأى أقول إلى كنت أود أن أسأله هو السؤال التالى . ومن أين أتيت بكلمة «مصادق ، هذه ؟ » ذلك لأن الاسناذ «هيكل » قد اعتبر مدلول كلمة «مصادق » أمرا بديهيا كما يعتبر المؤرخ الطبيعي المادة عاملا من عوامل عثه دون أن يطالب بتفسيره .

ولكن مدلول كلمة « مصادق » ليس أمرا بديهيا ، بل إن مجرد ظهورها في سؤال الأستاذ « هيكل » هو في الواقع إجابة عن السؤال نفسه ، وكان من الواجب أن يسأل عن إيضاح تلك الكلمة . فلولا أن الأستاذ « هيكل » قد مات منذ زمن طويل لكان من الأمور الشائقة أن نسمع إجابته عن ذلك. ومن المحتمل أن إجابته كانت تكون شيئا شبيها بما يأتي :

« ولم هذا ؟ . إن كلمة « مصادق » كلمة مألوَّقة فى جميع اللغات الحديثة المتمدينة » .

ولكن المعترف به من زمن بعيد هو أن اللغة أكثر من مجرد أداة نقل للتعبير عن الفكر . بل الواقع أن اللغة هي أداة نقل مؤلفة من تجاريب

البشر ، لدرجة أنها من الوجهة التاريخية تعتبر إلى حد ما سجلا لتجاريب البشر في جميع نواحيها المتعددة ، سواء أكانت اجتماعية أم صناعية أم علمية أم ميكَانيكية أم فنية أم خلقية أم دينية أم حكومية ، إلى غير ذلك . فإذا توجهنا بنظرنا مثلا إلى سلعة هامة من نتائج تجاريبنا الميكانيكية فى الوقت الحاضر ، وهي السيارة ، فإننا نجد أن الكلمات « جراج ، و « شو فير ، (سائق) و «شاسي» ( الجزء الأسفل من هيكل السيارة ) « وتُنتُو ، ( نوع من العربات ) ونحوها قد بدأ استعمالها ينتشر في اللغة الانجليزية منذ حوالي جيل من الزمن. وسيستمر ظهورهذه المجموعة الصغيره منالكلمات بأصلها الاجنى إلى ماقد يبلغ آلاف السنين برهانا على حقيقتين تاريخيتين في تجاريبنا : الأولى : ظهور استعبال . الاتوموبيلات ، في أواخر القرن التاسع عشر ، والثانية : أن "أصل « الأتومو بيل » ومبدأ استعماله العام كمخترع عملي يرجع إلى فرنسا . ومن الأمثلة الشائقة التي يمكن اقتباسها من الحياة البشرية المبكرة كلمة « ببلوص » (Biblos ) التي يحتمل أنها ظهرت في أوربا في وقت يرجع إلى حوالى عام ١٠٠٠ ق . م . وقد أدخلت في اللغة الإغريقية بمدلول كلمة « بابيروس » ( ورق ). ويعد ظهور هذه الكلمة فى اللغة الإغريقية قبل سنة ٥٠٠ ق . م . بعدة قرون ( على الأرجح ) دليلا على وقت بداية دخول الورق في أوربا ، كما يعتبر اسمه غير اليوناني ــ يعني إسمه الأجنى الذي اشتقت منه كلمتنا « بيبل » ومعناها « التوراة » ــ دليلا قاطعا على أن مدينة « ببلوص ، الفينيقية الواقعة على ساحل سوريا الشمالي كانت هي المصدر المباشر لأول ورق استُعمل في أوريا .

وهكذا نجد فى مدفون طيات اللغة إيضاحا لمنشأ اختراعين بشريين ملموسين تماما، وهما والاتوموبيل، الذى بدأ استعماله فى عصرنا الحالى، والورق (البابيروس) الذى كان أول دخوله إلى أوربا منذ زمن يزيد على خمسة وعشرين قرنا وما يسرى على هاتين الكلمتين من حيث أدلائهما بالمعلومات عن الاختراعات الميكانيكية الحديثة يسرى بطبيعة الحال كذلك بالنسبة للشئون الأقل مادية فى ارتقاء الحياة الإنسانية، عندما نهضت من حالة بالنسبة للشئون الأقل مادية فى ارتقاء الحياة الإنسانية، عندما نهضت من حالة بالنسبة للشئون الأقل مادية فى ارتقاء الحياة الإنسانية، عندما نهضت من حالة بالنسبة للشئون الأقل مادية فى ارتقاء الحياة الإنسانية،

الهمجية أو الوحشية وسارت نحو بلوغ تلك القيم النفسية الباطنة التي أفضت إلى ظهور مثل الكلمات: «صديق» و «مصادق» و «مصادقة ».

وما دام الأمركذلك أفلايكون الأستاذ «هيكل ، حينها وضع سؤاله المتقدم ذكره: «هل الكون مصادق للبشرية »؟ قد فاتنه أهمية مجرد وجود كلمة «مصادق ،؟ وقد رأينا عند فحصنا للوثائق المصرية القديمة أنه يوجد في لغتها وفي تاريخها ما يدل على بزوغ فجر تلك الصفات البشرية وارتقائها المبكر عند قدماء المصريين بما تنم عليه كلمة «مصادق ».

ومن المؤكد أنه لوكان الأستاذ «هيكل » يشاركنا الآن في هذه المناقشة لكان له فيها تعليق يعتد به ربما كانت صيغته على الصورة الآتية: «وكيف يكون ما برهنت عليه تاريخيا من ظهوركلمة ، مصادق ، جوابا على سؤالى الأصلى ؟ إننا إذا سلمنا أن الإنسان الطبيعي قد نشأ من أصل الكون المتطور ، ثم سلمنا أن الخبرة البشرية هي التي ابتكرت «المصادفة ، وأنمتها ، فإن معنى ذلك أنك تتكلم عن الخبرة البشرية ، في حين أن سؤالي منصب على الكون ، فا شأن الخبرة البشرية إذن بالكون ، ؟

وعلى الرغم من أن الفكرة القائلة بأن الإنسان جزء من الطبيعة ب سابقة لعهد الفيلسوف «لوك»، فإن المقدمات التي بني عليها آراءه هي التي على ما يظهر قد أدت بالفلاسفة إلى تلك النتيجة . وهي نتيجة من عمل الفلاسفة بنوها طبعا ب على مقدمات فلسفية . أما في أيامنا هذه فقد صار في استطاعة أبحاث علم الحقائر الجيولوجية وعلم آثار ما قبل التاريخ أن يتتبعا تاريخ الإنسان الطبعي وهو يهض من العصور الجيولوجية ويخرج من العالم الطبعي، وعلى ذلك تزداد الأدلة باطراد على أن الإنسان جزء من الطبيعة ، ولو من ناحيته الطبعية على الأقل . ثم إن أقدم الوثائق المدونة التي وصلت إلينا عن ماضي البشرية تكشف لنا أيضا عن ارتقائه حتى بلغ عهد الوعي الاخلاق

ومن العجيب أرب هذه الحقيقة قد خفيت به على ما يظهر به على المفكرين. وعلى كل حال فقد صرنا الآن لانعتمد على أقوال الفلاسفة ، كما كإن

وقصة نشأة بنى البشركما أماطت عنها اللشام الأبحاث الأخيرة فى الشرق الآدنى القديم تظهر لنا بأجلى بيان ، لا من الوجهة الفلسفية بل من الوجهة التاريخية ، أن خبرة بنى البشر هى آحر مرحلة فى تاريخ الكون ، أى أن الحبرة البشرية ، هى بقدر ما وصلت إليه معارفنا ، ثمرة من ثمرات ذلك التاريخ .

وفى قصة حياة الرقى البشرى التى كنا نتتبع سير خطواتها فى هذا الكتاب التقطنا خيوط الحياة الإنسانية الآخذة فى الارتقاء عند النقطة التى صار فيها الإنسان أول مخلوق عرف بمقدرته على صنع الآلات فى زمن لا يقل بعده عن مئات الآلاف من السنين بل قد يبلغ مليونا من السنين . ونحن الآن نعتبر الابحاث عن تلك المرحلة من حياة الإنسان ملكا شامما بين على الحفائر وعلماء الجيولوجية من جهة وعلماء الآثار من جهة أخرى .

ونحن علماء الطبائع الإنسانية عند ما نريد البحث عن ذلك اليصر السحيق نتكاتف مع علماء التاريخ الطبعى ــ لما نجنيه كلانا من جهودنا المشتركة ــ فهي تجربة نافعة لكلينا.

فالإنسان — فى الحالة التى وجد عليها فى فجر العصر الحجرى — يعتسر موضوعه داخلا فى أبحاث العلماء الطبعيين ، وإن كان العلم لم يبين لنا النقطة التى انقطعت عندها صلة النشرية بذلك الكون المتطور فلم تعد جزءاً منه .

ولنرجع بالبصركرة عاجلة بالرغم مماسيو قعنا فيه ذلك من بعض التكرار، ناظرين فى مدى ناريخ الحياة البشرية منذ ذلك الوقت، للبحث عما إذا كان فى مقدورنا أن بجد نقطة لم تعد البشرية بعدها جزءاً من ذلك الكون.

و بالرغم من السرعة التى اتبعناها فى هذا الكتاب فقد استطعنا أن نقتنى أثر أقدم من عرفنا من أجداد الحضارة فى أدوار حياتهم التى قامت على الصيد فى أنحاء هضبة الصحراء الكبرى، المترامية الأطراف، فى ذلك العهد السحيق الذى كانت فيه مرتفعاتها – الماحلة الآن – لا تزال خضراء يكسوها الكلاً

الآخضر. ويقول علماء الحفائر العلمية إن ذلك الصائد الفطرى الذى كان يهيم في غابات الصحراء خلال عصر ما قبل التاريخ ، كان مخلوقا نشأ من تطور حباة الكون ، أى أنه كان لا يزال جزءاً غير منفصم من ذلك الكون .

ثم نرى أنه فى أنحاء جميع شمالى إفريقية أخذت تلك الحلة الحضراء المترامية الأطراف تذوى وتنقبض ببطء فى خلال مائة ألف سنة أو تزيد، حتى صرنا نرى تلك الحنائل والغابات البرية تتلاشى وتختنى تدريجاً ، كما كانت المياه التى تنخفض فى بحيرة صحراوية ما، على امتداد وادى النيل، كالرمل المتناقص فى ساعة رملية زجاجية، تقيس لنا مدى تلك الازمان الطويلة التى كان يتناقص فى خلالها سقوط الامطار فى شمالى إفريقية فيحيل تلك الصحراء الشاسعة تدريجاً إلى بيداء ماحلة لا تشتمل إلا على صخور ورمال جامدة . وعندما اضطر أولتك الصيادون المتوحشون إلى هجر هضبة تلك الصحراء بهذه الصورة والنزول إلى وادى النيل، ألم يمودوا جزءاً من ذلك الكون المتطور ؟

وحينها قاموا على أثر ذلك بحبس حيواناتهم المتوحشة فى الحظائر العظيمة ليتخذوا منها ماشية أنيسة كالبقر والغنم والمعز والحير ، وحينها أصبحوا لا يكتفون بأكل بذور الحشائش البرية، وصاروا يزرعونها ويتعهدونها كالشمير والقمح ، ثم خلعوا عن أنفسهم حياة الصيادين المتجولين واستوطنوا قرى صغيرة رعاة وزراعا — ألم يعودوا جزءا غير منفصم من ذلك الكون المستمر في الارتقاء ؟

و بعد بناء تلك القرى التي من عصر ما قبل التاريخ ــ وهي التي كان يقطنها أولئك الرعاة والحراثون ــ والتي كانت مبعثرة فيها يبلغ ٧٠٠ أو ٨٠٠ ميل على طول وادى النيل ، و بعد تحولها بنأ ثير عدة آلاف من السنين من التطورات الاجتماعية إلى أقدم دوئة معروفة في غضون التاريخ يتألف سكانها من عدة ملايين من النسمات ، تعرف المعادن والكتابة وتسيطر عليها حكومة منظمة تنظيما ساميا و تقوم ببناء أضخم المبانى التي لم 'يبن مثلها قط في ذلك العالم القديم، دالة بذلك على قوة تغليها الهامل على العوامل المادية ــ ألم يعودوا بعد كل ذلك بأية حال جزءا من ذلك الكون المتطوّر ؟

وحينما بدأ تخمر تلك العوامل الاجتماعية عند فجر ما يسمى عصر الناريخ — أى قبل عام ٢٠٠٠ ق .م. ببضعة قزون ، وظهر تأثير أقدم عصر عرف فيه الاحتكاك الاجتماعي ، الذي استمر نحو ألف سنة نم ظهر أخيرا قبل عام ٢٠٠٠ ق . م . في صورة أقدم حرب مقدسة في سبيل العدالة الاجتماعية وابتغاء إيجاد عهد جديد قوامه الشفقة الاخوية ، أي حكم المصادقة — فهل يجب بعد ذلك أن نفصم أولئك النفر الذين هم أقدم دعاة للمثل العليا في الاجتماع عن تلك المراحل السابقة في ذلك الكون المنطور ؟

وهنا نجد القيمة الأساسية لنتائج الكشوف التي كشفتها لنا الطبقات الجيولوجية ومدائن الشرق القديمة وجباناته. فإن هذه الكشوف تميط لنا اللثام عن بحموعة من الصور الرائعة نرى فيها المرحلة تلو المرحلة في طريق تقدم البشر وارتقائه . فني بداية الطريق نرى الإنسان يبدو بشكل واضح خارجا من العصور الجيولوجية ، وبعد مضى عدة مئات من آلاف السنين ينهض من ذلك الفتح المادي المحض إلى المستوى الذي يدرك فيه معنى الشفقة الآخوية: فهنالك نرى ظهور الإنسان الطبعي في وحشيته الحيوانية التي ترجع إلى العصور الجيولوجية ، وهنا نجد دنيا رحيمة رفيقة تستعمل كلمة . مصادقة ، التي هي موضوع السؤال الثاقب الذي أراد الأستاذ « هيكل » أن يوجهه إلى السكون! وبين هاتين المرحلتين نرى ذلك النقدم الذي يربط بعضهما ببعض، وهو تقدم لم نجد للآن ما يبرهن عليه من الشواهد والأدلة غير الحياة الانسانية المبكرة فُوق صْفَاف النيل ، حيث رأينا ذلك التقدم وكأنه معمل اجتماعي عظيم ، بما كان يحويه من الحياة البشرية التي ترجع بدايتها إلى تلك النقلبات السحيقة في القدم التي كونت سطح الكرة الارضية في شكله الحالي . وبذلك نجد أن وادى النيل هو الميدان الفريد الذى نستطيع أن نرقب فيه صراع الإنسان وهو يخطو بحياته في سبيل الرقى ، من أول ظهور الإنسان الطبعي ، إلى ما تلا ذلك من جميع انتصاراته على ما اعترض حياته الناهضة ، إلى أن رأيناه في آخر المطاف يصل إلى إدراك ما تشمله الإنسانية من الإخاء والمصادقة .

# ٣ ــ الانتقال العظيم وبطء التقدم البشرى

ما تقدم يتضح أن الاعتراض الذي نفترض ابداءه من الاستاذ هيكل (وربماكنا غير منصفين في ذلك الافتراض) وهو أن الخبرة الانسانية ليست مرحلة من مراحل تقدم الكون ، قد فند لأول مرة تفنيدا تا ريخبا في قصة مصر القديمة. وقد فحصنا فيها سبق ، على عجل ، بعض الإشارات والمعالم الموضحة لذلك الطريق الطويل الذي اجتازه الانسان منذ فتوحه في عالم المادة إلى أن وصل إلى تلك الكشوف المدهشة للقيم النفسية الباطنة ، أي إلى ذلك الانتصار الذي أحرزه على ذاته وإدراكه للمسئوليات الاجتماعية . فبفضل هذه الوثائق الاجتماعية صرنا نعرف أنناكنا نقتني منها حركة لا تنصل بتاريخ الكون فحسب بل ما يعد فوق ذلك أروع انتقال في ذلك التاريخ ، على قدر ما وصلت المه معلوماننا .

والحقيقة أن ذلك الانتقال هو موضوع هذا الكتاب، ويضاف اليه أيضا تلك الحقيقة العظمى وهي أن والانتقال العظيم » كما سنسميه هنا لايزال ناقصا أي أنه لا يزال سائرا في طريقه نحو الرقى وقد حاولنا فيما تقدم الكشف عن تكوينه واقتفاء تاريخه المبكر، فرأينا أنه أوجد لأول مرة لا في الحياة الانسانية وحدها بل في الكون نفسه كما هو معروف للانسان معانى جديدة وكلمات جديدة للدلالة عليها، وهي معان لقوى تسمو على تقلبات المادة و تنتقل بنا إلى عالم البو اعث والاحتمالات النفسية، الفردية منها والشعبية، عا بدأ بنو البشر يشعرون به الآن فقط شعورا مهما.

وبداية « الانتقال العظيم » هي التي تنميز على وجه خاص بظهور كلمات جديدة خطيرة الشأن. فإن كلمة الاستاذ هيكل « مصادق » ليست إلا كلمة من بحموع كلمات من هذا القبيل ظهرت لأول مرة وكانت أشبه شيء بصور إشارات الاصبع إلى طريق جديد ، فصارت بذلك عندنا بمثابة آثار تاريخية مؤذنة بحلول « العصر الاخلاق » أو « عصر الخلق » .

وقد سبق أن أشرنا فيا تقدم إلى ما ذكر فى مقال عن الجراحة والتشريح عند قدماء المصريين كتب فى باكورة الآلف الثالث ق. م. ويحتوى على أقدم استعمال لكلمة « مخ » . ولما لم تكن هناك بطبيعة الحال فى ذلك الوقت كلمة شائعة الاستعمال للدلالة على المخ يمكن لمؤلف ذلك المقال استعمالها ، فإيه أخذ كلمة معتادة تعنى « آين » أو « شبه سائل تخين » يشبه النخاع . ولكى يتجنب التباس المعنى بغيره أضاف إليها كلمة « الجمجمة » ، فصار التعبير الجديد بذلك «عجينة الجمجمة» أو ونخاع الجمجمة»، وأطلق النعبير حتى صار علما على والمخ» بذلك فى أقدم بحث تناول هذا الموضوع . وهذا الطبيب المختص فى النشريح الجراحى الذى يرجع عهده إلى نحو • • • • ه سنة مضت ، كان يعرف فعلا أن الجراحى الذي يرجع عهده إلى نحو و السيطرة على أعضاء الجسم الإنساني . غير المختف العلمية كانت حديثة العهد فى زمنه لدرجة أنها لم تستطع أن تحل محل أن معر فته العلمية كانت حديثة العهد فى زمنه لدرجة أنها لم تستطع أن تحل محل الاعتقاد القديم القائل بأن القلب هو مكان الفهم .

وعلى ذلك لما صار أولئك القوم المبكرون يشعرون بوظيفة الفهم الإنسانى الذي يميز بين السلوك المستقيم الصائب وبين ضده من السلوك المعوج الخاطئ استعملوا له حكرها لاطوعا ح تلك النكلمة القديمة «قلب» بريدون بها الإدراك الخلق الذي يقوم به القلب . وبذلك صار المعنى الجديد وهو قدرة الإنسان على إدراك المميزات الخلقية (أي ضميره) - يسمى في نهاية الأمركذلك بكلمة ، قلب ، وهذا الاسم «القلب » لم يبدأ هذا المعنى الجديد (الضمير) تاريخه كقوة اجتماعية فحسب ، بل استمر يحمل هذا الاسم كذلك آلافا من السنين ، كما رأينا ، إلى يومنا هذا .

وربما كان من المهم لرجال الكهانة وغيرهم من معلمي الأخلاق في أيامنا هذه أن يعرفوا أن ذلك المعنى ( الذي كان في يوم ما جديدا ) لنكلمة «قلب، القديمة ، وهو ذلك المعنى الذي اكتسبته منذ حوالي خسة آلاف من السنين الماضيات ، قد جعل هذه الكلمة تذكارا أثريا لذلك الانتقال العظيم الذي نحن بصدد بحثه الآن.

وهذه الوظيفة الجديدة للعقل الإنساني هي التي سهلت علينا إدراك معنى الآخلاق أو الحلق وانه لمن الممنع حقا أن نعرف الوقت الذي بدأت تظهر فيه نفس كلمة أخلاق أو «خلق» لأول مرة في كلام أبناء البشر . لقد بدأ ذلك في عصر الأهرام ، وسرعان ماصارت متداولة في موضوعات التعليق والتأمل . ففي حكم « بتاح حتب ، نرى ذلك الوزير الحكيم المسن يذكر ابنه بأن «الفضيلة في الابن لها قيمة عظيمة عند الوالد ، وأن الأخلاق الحسنة شيء جدير بالذكر ، وبذلك ينسب أقدم استعبال لتلك الكلمة إلى القرن السابع والعشرين . ق م وبعد انقضاء نحو خمسة قرون على ذلك العهد نجدها في تلك النصائح التي وجهها أحد الفراعنة إلى ابنه « مريكارع » ، حيث يقول إن الله عز وجل هو «الذي يعرف الأخلاق » .

على أن كلمة . أخلاق ، أو «خلق » فى حد ذاتها كلمة تثير اهتهاما كبيرا ، لأن معناها الأصلى مأخوذ من فعل معناه « يشكل » « يكوِّن ، « يبنى » ، وقد كانت تستعمل فى عصر مبكر للدلالة بنوع خاص على العمل الذى يقوم به صانع الفخار أثناء تشكيله للأوانى الصلصالية فوق عجلته . ومعنى كلمة ، أخلاق ، التى معناها المشتق من أصلها يشبه بصورة تلفت النظر كلمتنا ، أخلاق ، التى معناها فى الأصل اليونانى ، الطابع الذى يتركه الحتم المنقوش فوق الطين الطرى أو الشمع ، أو ، الطابع الذى فوق المعدن فى صك النقود » .

وقد رأينا كيف أن العوامل الجديدة التي تنطق بها هذه الكلمات الجديدة أخذت تعمل عملها بمثابة قوى اجتماعية حتى أفضت إلى نظام جديد أبرزه أيضا حكما. الاخلاق المصريون وصار يعبر عنه عندهم بكلمة «ماعت» التي يريدون بها «الحق» و «الاستقامة و «العدل» و «الصدق» كماكان يراد بها عندهم أيضا النظام الحلق الذي كانت فيه تلك الصفات هي القوى المسيطرة. وهذه الالفاظ ، مضافا إليها «الضمير» والاخلاق، تعدآثارا خالدة لذلك الانتقال الذي ظهر في الحياة فوق كوكبنا الارضى ، وقد ظهرت لنا ظهورا تاريخيا عن طريق الوثائق المصرية القديمة التي دونت فيها بين سنتي تاريخيا عن طريق الوثائق المصرية القديمة التي دونت فيها بين سنتي

وفى هذا الانتقال التاريخي، الذي حدث لأول مرة فوق كرتنا الارضية — بل فى الكون على ما نعلم — نجد أن المصريين هم الكاشفون للأخلاق.

ومن الأمور ذات الأهمية الأساسية أن يعرف العالم الحديث مبلغ حداثة ذلك الكشف. فإن الحضارة البشرية مبنية على الاخلاق، وإذ ان هذه الأسس لا تزال حديثة جدا فلا داعى لأن نشعر بشيء من القنوط أو خور العزيمة إذا وجدنا أن هذا البناء لم يظهر عليه بعد ذلك الثبات الذى كنا نتمنى وصوله إليه.

ولا نزاع فى أن سخرية المستر و منكن » (Mencken) اللاذعة كثيرا ما تكون فى محلها ، كما أن شدة الحاجة البادية للعيان لعمل إصلاحات فى البناء تهى الفرص الكثيرة للغمزات المسلية التى تراها على صفحات مجلى و بنش و (٢) و لايف » (Punch & Life) أو فى روايات و برناردشو » (Bernard Shaw) أو فى روايات و برناردشو » (المنحصيات والأوضاع عملا أسهل وأربح بكثير جدا من أية محاولة للنظر إلى تقدم الإنسانية نظرة جدية .

وكذلك يوجدكثير من الاتهامات أكثر خلوا من الغرض وقائمة على اعتبارات جوهرية تقول بأن البناء مصدع بدرجة لا تدع مجالا لإصلاحه فنجد أن وأز فالد سبنجلر (۲) و(Oswald Spengler) يصرح علنا بالسقوط النهائي للمدنية الغربية ، مع أنه ليس من الصعب أن نبرهن على أن مراثيه المحزنة مبنية على جهل فاضح بحقيقة التقدم الإنساني . فإنه يلاحظ أن « سبنجلر » يشير إلى المدنية المصرية القديمة بتوسع في كتابته ، فلو كان لديه علم كاف بهذه المدنية الما وجد فيها سندا لنتائجه التشاؤمية . فإن المدهش العجيب هو أن تجد مخلوقا

<sup>(</sup>١) مجلة مصورة هزلية أسست سنة ١٨٤١ م . ولا تزال تصدر إلى الآن . وهي مشهورة بنكاتها وتندد في صورة مضحكة في انتقاداتها بالحالة الاجتماعية في عصرنا .

<sup>(</sup> ٢ ) أزفالد سبنجلر فيلسوف عصرى ألمانى الأصل. وقداًلف كتابا عنوانه ﴿ أَفُولُ شَمِسُ الْحِضَارَةِ الْغَرِيَّةِ ﴾ ، وقد استندكثيرا على الحضارة المصرية وشاد بذكرها أنظر :

Das Undergang des Abends Lands.

ناهضا من الوحشية الحيوانية يرتق إلى درجة تجعله يبتدى هذا الانتقال العظيم، ولذلك يجب ألا نقلق كثيرا إذا رأينا هذا الإنسان يتردد تارة أو يضل أخرى حينما يخطو متقدما إلى الامام في سبيل الارتقاء بهذا الانتقال.

على أن ذوى العقول الرزينة جميعهم يقفون فى حيرة مؤلمة ، بينها يطرح بعضنا ثوب الأوهام جملة ، عند تأمل حال الإنسان الحديث وقد استولت عليه قوة التخريب التى وضعها فى يده العلم الحديث بماوصل إليه من المقدرة والتفنن فى صنع الآلات الحربية .

والواقع أن رجال العلوم الطبيعية يهتمون أيما اهتمام بأن قوة الإنسان ، المنشئة مها والمخربة ، فى تقدم مستمر منذ أزمنة سحيقة ، و بخاصة بعد أن كشف أخيرا عن « رجل بكين » الذى يحتمل أن يرجع زمنه إلى نحو مليون من السنين الماضيات ، إذ قد اتضح أنه لم يكن فى قدرته أن يوقد النار فحسب (أى أنه أقدم مثل معروف لإشعال الإنسان للنار) ، بل إنه أيضا « صنع الاسلحة من الحجر » ، وبذلك صرنا نعتمره أول بشر معروف لناكان فى قدرته صنع الاسلحة فى عالم الوجود .

غير أنه قد فات رجال العلوم والمؤرخين على السواء تقدير مركز الإنسان الحالى تقديرا كافيا بالنسبة لوقت ظهور الضمير كعامل من العوامل الاجتماعية، لأن ذلك لم يكن إلا فى الأمس القريب، وهو فى الحقيقة حادث جدير بأن يؤرخ به كما يؤرخ بعهد استعمال المعادن التدريجي، وإن عصر الاخلاق الذي نتج عن ظهور الضمير لا يكاد يزيد عمره على أربعة آلاف من السنين. والواقع أن تطور حياة الإنسان، كالتطورات الطبيعية الأخرى، يسير فى بطء، وقد يكون سير الانتقال العظيم نحو السكمال كبطء النشوء والتطور الإنساني فى الطبيعة، لأنه فى مدة مئات آلاف السنين العديدة التي تقع بين «رجل بكين» المكشوف حديثا وبين «رجل ناياندرتال» (Neanderthal) قد ازداد المخ البشرى نحو ٥٠٪ من حجمه ، في حين أنه من وقت «رجل ناياندرتال» البشرى نحو م٠٠٪ من حجمه ، في حين أنه من وقت «رجل ناياندرتال»

شيئا قط، أى أن نسبة تطور الإنسان بطيئة بدرجة هائلة ، وعلى ذلك يكون أوج ذلك اليوم الخلق الذى انبثق فجره علينا الآن فقط لا يزال بعيدا جدا عنا ، ويجب أن نتذرع بالصبر الطويل ، وبعبارة أخرى بصبر ذلك الذى يعرف كيف ينتظر في سكون واطمئنان إذا لزم الأمر ذلك .

ولعله لا يوجد مثل يدل على بطء ارتقاء الروح البشرية وتقدمها أوضح من المو ازنة التالية بين أفكار أحد الحكاء المصريين القدماء الذي يرجع عهده إلى نحو ٣٠٠٠ سنة مضت وبين أفكار أحد الروائيين المفكرين الحديثين في عصرنا الحالى. وها هي ذه:

حکیم مصری قدیم من منذ حوالی

ه يا آمون أنت أيها الينبوع الحلو
 الذى يشنى الظمأ فى الصحراء .
 إنه لموصد لمن يتكلم ، ومفتوح

إنه لموصد لمن يشكلم ، ومفتوح لمن يتذرع بالصمت . وحينها يأتى الصامت تأمل فإنه يجد الينبوع..

شارلس مو رجان فى كتابه الينبوع(١) فى سنة ١٩٣٢ :

رومع ذلك فإنه كان فى سكينة، بل يظهر أنه قد دخل الردهة القصوى للسكينة نفسها حيث كان ينبوع الروح ينبثق كجدول من الماء فوق الارض » · (ص١٠٧)

ومن المعلوم أن مثل هذه المعانى عن الروح المتأملة كانت بطبيعة الحال من مميزات الشرق القديم ، غير أنه يمكننا أن تقتبس موازنة أخرى كهذه من حياة العمل والمخاطرة ، وهي :

السندباد المصرى حوالى ٢٠٠٠ق.م: سعيد من يتحدث عن مآسيه بعد مضيها

فرجيل ومن المسرات أحيانا ذكر تلك التجاريب

وبعد انقضاء الحياة ، سواء أكانت حياة تأمل أم حياة مخاطرة مملوءة بالأحداث ، نجد أن أفكار «سبنسر» (Spenser) في مدح الموت تماثل صدى أقو الأرب مصر القديمة ، وهو الذي سميناه في هذا الكتاب باسم والتعس، كالآتي :

The Founfain, by Charles Morgan. (1)

### أيوب المصرى

د إن الموت أمامى اليوم كمثل المريض الذى يقرب من الشفاء ومثل الذهاب إلى حديقة عند النقاهة من المرض. إن الموت أمامى اليوم مثل مجرى الفيضان من الماء ومثل رجوع الرجل من سفينة حرية إلى منزله ،

# سبنسر الإنجليزي من كتابه Faerie Queene »

إنه ينعم الآن براحة أبدية .
أليس الألم القصير الذي يحتمله الإنسان هو الذي يحلب له الراحـة الطويلة ويطرح بالروح لتنام في قبرصامت ؟
إن النوم بعد التعب والوصول النية .

إلى المرسى بعدانهاء العاصفة البحرية والراحة بعد الحرب والموت بعد الحياة: فيسه السرور العظيم (خطبة اليأس)

على أن مثل هذه الأصداء الحديثة العهد نسبيا ليست نادرة حتى فى المدافن الكنسية الانجليزية ، (حيث نجد فوق لوحة أحد قبورها ما يماثل لوحة أحد قبور قدماء المصريين ). وإليك البيان :

لوحة قبر شریف مصری قدیم من حوالی ۳۰۰۰ ق . م :

د إن فضيلة الرجل هي أثره ولكنالر جلاالسي ُ السمعة منسى..

لوحة قبر لأحد الانجليز فى مدفن كنيسة بيرفورد بأكسفوردشير (Burford,Oxfordshire) من القرن الثامن عشر م:

إن المدائح المدونة فوق الحجر ليست إلا ألقابا مستعارة بالباطل،

وحسن سمعة الرجل هو أعظم أثرله .

ومن الممكن أن نورد هنا ما لا حصر له من الأمثلة التي تبين كيف تمر الأجيال، ألف السنة تلو الآخرى، وكل جيل يجمع تجاريبه الخاصة به ومع ذلك يعيد ويكرر الكثير بما أوحت به تجاريب العصور التي جاءت قبل عصره، وهكذا دواليك في جميع الأزمان.

# ٣ ــ الانتقال العظيم بصفته تعبيراً عن تجاريب البشرية

مهما يكن من بط. تجمع التجاريب الإنسانية فن المهم جدا أن نعترف بالحقيقة التاريخية التى تنطق بأن الانتقال العظيم الذى كنا نناقشه أخيرا هو ثمرة التجاريب البشرية ونتيجتها، وأن القوة المحركة للتقدم الإنساني منذ ذلك الوقت كانت هي الخبرة البشرية، وأن خبرة الإنسان نفسه كانت وستبتى دائما أعظيم معلم له.

فإن سن قانون التعديل الثامن عشر إنما كان محاولة من أهل الولايات المتحدة الأمريكية للقيام بتجربة جديدة، ولكن الحبرة الاجتماعية أثبتت أن محاولة السيطرة على العادات الاجتماعية كان نصيبها الفشل. فالحبرة الاجتماعية إذن هي المعلم الذي لا تلين قناته لغامن.

حقاً إنه ليس من عالم مفكر من علماء الأدب العبراني الذي نسميه « العهد القديم » إلا ويشعر بقوة ذلك الكتاب ويقدر الدور الاساسي الحام الذي لعبه في تقدم المدنية الغربية . غير أنه يجب علينا أن نعترف أيضاً بأن «كتاب العهد القديم ، كجزء من الأدب العبراني القديم لايخرج كذلك عن كونه سجلا للتجاريب البشرية القديمة . فقد كنا في الصفحات السابقة نربط الحياة السامية في عالم مدنيتنا الغربية الحديثة بمصادرها الأصلية الأولى من حياة الإنسان في الشرق القديم في زمن يرجع عهده إلى ماقبل بداية التاريخ العبرى بأكثر من ألني سنة ، وبعملنا على هذا النهج لم نعثر على أصول الشعور الخلق فحسب ، بل عثر ناكذلك على فصول بحذافيرها من التاريخ الاجتماعي ، ونقصد بذلك قصة حياة أمة عظيمة على فصول بحذافيرها من التاريخ الاجتماعي ، ونقصد بذلك قصة حياة أمة عظيمة كا تجلت أمامنا في مدة تقرب من ثلاثة آلاف من السنين ، أنتجت في خلالها أقدم التصور ات الخلقية العميقة و تمخضت تجاريبها عن المبلدي الخلقية الناضجة التي عُبرٌ عنها فيها خلفته من الأدب الضخم . ولم يقتصر الأمر على ذلك ، بل التي غبرٌ عنها فيها خلفته من الأدب الضخم . ولم يقتصر الأمر على ذلك ، بل رأينا ذلك التقدم يسير في طريقه حتى أنتج ذلك الأدب قبل بداية ما يسميه

علماء اللاهوت القدامى « بعصر الأنبياء » بعدة قرون ، وقد برهنا بالأدلة الناريخية على أن ذلك الأدب لم يبق فقط إلى العهد المسمى بعصر الأنبياء ، بل كان له أيضا تأثير عميق فى النطور الخلق والدينى عند العبرانيين ، وهم الذين ورثنا عنهم تراثنا الخلق العظيم .

على أن مصادر تراثنا الخلق كانت تمند إلى مسافة بعيدة جداً وراء الحدود الفلسطينية ، إذ كانت تشمل كل أنحاء الشرق الأدنى القديم وبخاصة مصر التي ظهرت فيها أقدم التصورات الروحية السامية فى المثل العليا الاجتماعية . ولم يكن في مقدورنا قط من قبل أن ندرك تلك المصادر الكبرى التي أخذنا عنها ذلك التراث الخلق المنعدم المثيل ، لأن السبيل الذي وصل منه إلى العالم الغربي هو الأدب العبراني وحده ، بل إننا لم نكن نعرف من قبل ذلك الأصل العالمي المركب الذي تألف منه ذلك الأدب .

وإن الفكرة المنبوذة الآن التي تفترض وحياً مُمَيِّزًا منحصرا في شعب واحد دون سواه ، نمت في وقت كانت فيه المدنية الغربية تجهل تمام الجهل قصة نهوض الإنسان و تاريخ المدنيات البائدة التي سبقت عهد العبرانبين . وعلى ذلك نعيد هنا ما قلناه من قبل من أن مثل ذلك التصور الذي يقصر الوحى على شعب واحد ما كان ليظهر قط لو لم تكن لغات الشرق القديم قد فقدت ولم تعد سجلاتها مفهومة لأى إنسان ، مما أدى إلى اختفاء الأدب الأخلاقي والديني لتلك المدنيات العظيمة التي يزيد عمر ها على عمر العبرانيين بضعة آلاف من السنين .

ولعل أجل خدمة خدمتها لنا الحفائر الآثرية هي إماطتها اللثام عن التقدم الاجتماعي والخلق الذي أحرزته تلك الجماعات الشرقية القديمة قبل نهوض . الأدب العبراني وقيامه بزمن طويل .

وإن هذا الكشف الذى وصل إليه العلم الحديث يعد من أمم الكشوف العميقة البعيدة المدى . فلقد أبان لنا أنناكنا الوارثين لحياة الإنسان المبكرة على وجه عام ، ومخاصة تلك الحياة التي سارت في مدارج التقدم حول الطرف الشرق من البحر الابيض المتوسط.

ومن الظاهر بالطبع أنه لا يدخل في دائرة أبحاثنا هنا تلك الزيادات النفيسة التي أضيفت إلى ذلك التراث نتيجة للتفكير الخلق في أوربا القديمة والحديثة . وفي اعتقادي أن تصورنا الجديد للأدب العبراني ، بما أثبت التاريخ صحته ، لا يحط من شأن ذلك الأدب بل على العكس يرفع من قدره ، إذ أنه يكشف لنا في الواقع عن صورة جديدة للمصادر الكبرى التي نبعت منها تلك لمؤثرات الإنسانية التي ضربت بأعراقها في مادة المدنية الغربية . وكثيرا مانسمع عما يسمى « النزعة الإنسانية الجديدة » . فهذه النزعة تتجلى روحها في البحث الحديث الذي يجرى في التربة التي غرست فيها أول حبة خلقية فنمت وآتت الحديث الذي يجرى في التربة التي غرست فيها أول حبة خلقية فنمت وآتت أخرجت أجمل زهرة من المثل العليا الاجتماعية هي الحياة البشرية . ومتى أخرجت أجمل زهرة من المثل العليا الاجتماعية هي الحياة البشرية المثلي أقدم بكثير من «عصر الانبياء »، فإننا نكون قد وصلنا إلى أساس جديد عريض للشقة ببني الإنسان .

# ع \_ الماضي الجديد كمؤثر خلقي جديد

لقد أصاب اللورد «أكنون » كبد الحقيقة حين قال : . إن إماطة اللثام عن العالم القديم يعد بعد كشف الدنيا الجديدة ، الحادث الثانى الذي يفصل بيننا وبين القرون الوسطى ويميز الانتقال إلى الحياة الحديثة » . ونجد فى رأى هذا المؤرخ الفذ أن العاملين العظيمين اللذين أخرجا الناس من العصور الوسطى إلى الحياة الجديدة ينحصران فى الرؤية التى تنظر إلى الأمام وإلى الوراء معا ، وهى التى لم تفطن فقط إلى المجال الذي لاحد له أمام مستقبل العالم الجديد بعد سنة ١٤٩٢ م . ، بل استمدت كذلك أعمق الإلهام من الماضى الذي كشف عنه حديثا بصورته التى تعرقها الناس من مدوناته التى وصلت إلينا ومن كشف عنه حديثا بصورته التى تعرقها الناس من مدوناته التى وصلت إلينا ومن الأعمال العالم العالم العالم العامة الأخرى التى قام بها أعاظم رجاله . فاذا كان ذلك و العالم القديم »

الواقع أنه لم يكشف لأوائل أهل العصر الحديث عن أقل إشارة تدل عَلَى ذلك والانتقال العظيم، الذي نحن بصدده ، إذ أن كل ما كان يعرفه أولئك الذين برزوا من العصور الوسطى عن الماضي هو كما نعلم كانا قصة «كتاب العهد القديم، ، ومن بعدها تاريخ اليونان والرومان . لكننا الآن نعرف أن الجهد الذي بدأ عند فجر عصر النهضة لتمرّف أخبار العالم القديم، لم ينقطع حبله في عصر النهضة ، بل إنه كما رأينا قد استمر متو اصلا فى خلال جميع القرون التي مضت منذ ذلك الوقت ، وسائرا بخطى سريعة ، وبخاصة فى خلال الجيلين الأخيرين . فنحن الآن لا نصغى فقط إلى صوت ، أشعياً ، و ، داود » و « سقراط » و. شيشرون » كماكان يصغى إليهم وحدهم رجال عصر النهضة ، بل اننا نصغى كذلك إلى أصو ات ملوك الشرق العظام في قصصهم التي يفاخرون فيهابفتو حاتهم في البحر الابيض المتوسط ، وإلى أصوات الحكماء المصريين وهم يبشرون بحلول العصر الذهبي للعدالة الاجتماعية ، وإلى صوت دخوفو ، الذي ينطق مبناه الهائل المنيُّ عن انتصارات أول دولة عظيمة منظمة ، وإلى صوت أقدم سباك للمعادن يغني في رنات سندانه الحديدي الساذج نشيد تغلب الإنسان المقبل على أنحاء الأرض ، وإلى صوت أولئك الأجيال من الناس الذين تقادمت عليهم العهود فصاروا نسيآ منسيا فلا تسمع أصواتهم الآن إلا عن طريق رسالة تلك الآلات الحجرية المنقطعة النظير في دقة صنعها ، وإلى أصوات أهل العهويد الجيولوجية الذين كانوا يهمهمون بحناجرهم الحشنة بتلك الكلمات البشرية الساذجة التي يخيل إلينا أننا نسمعرنينها يدوى في أنحاء الغابات التي يرجع عهدها إلى ما قبل التاريخ ، مرددا صدى أول كلام واضح لتلك المخلوقات التي يصعب تمييزهم وهم على وَشَكَ أَن يصيروا بشرا بالمعنى الذَّى نعرفه .

ونحن الآن ننظر إلى الوراء من خلال تلك الآباد والعصور ، من تاريخية وسابقة للتاريخ ، ونصغى إلى الأصداء التى تأتى الينا من مشاهد تلك الأزمان . وقد تمثلت هذه الرؤية أمام الشاعر الانجليزى « تنيسون ، وهو ينظر في مهد بكر أولاده ، حيث يقول : «من الأعماق ياولدى» ، ومثل هذه الصورة لهذا «الماضى الجديد ، انما أخذت تشرق الآن فقط على عقول رجال هذا العصر الحديث ،

ولها من القيم ما لم نبرهن بعد على شيء منه . وأن من يدرك هذه الرؤية على حقيقتها فإنه يكون قد بدأ يقرأ قصة وأوديسي ، بني البشر الجليلة ، وهي التي تظهر لنا الإنسان وهوخارج من ظلام الابديات ، مندفعا بجبهة مرفوعة إلى شمس حياة جديدة سامية تفوق أحلامه . أعنى بذلك مغامرته السامية على مدى العصور .

وأحياناكانت تأخذنى الحيرة فيما إذاكانت الرؤيا التي قد تشرق على الروح الإنسانية فى الفن والآدب وتكون باعثا لها على التعبير عن نفسية صاحبها، يمكن موازنتها بما تحقق من الإمكانيات الإنسانية كما رأيناها فى ذلك الانتقال فى الحياة البشرية الذى حاولنا تتبعه فى هذا الكتاب.

وليس هناك من شك في أن ما رآه و إمر سون » في نفس الموضوع الذي ذكر ناه هنا في شكل تطور مؤيد بالأدلة التاريخية لم يكن إلا بجرد حدس محض . وفيها عدا ذلك فإن الروج البشرية لم تعبر عن ذلك قط اللهم إلا ما يحتمل حصوله في الموسيق . فإنني حينها أستمع إلى القوة الهائلة التي يفتتح بها مطلع سيمفو نية « بهو فن » الخامسة ، ثم أتتبع انتقاله إلى انتصاره الهادي في آخر حركة في هذا الإيفاع ، فإنه يخيل إلى أن « بهو فن » مثل وإمر سون » قد أشعر ته الإلهامات النبيلة التي أشرقت على روحه السامية بالحقيقة العميقة الأساسية التي يقوم عليها الأمل الإنساني ، وهو ما يجعلنا ننوقع للأخلاق من تأثير بالغ يقوم عليها الأمل الإنساني ، وهو ما يجعلنا ننوقع للأخلاق من تأثير بالغ يقت أصوله من أعماق كون غير عكن لنا سيرغوره .

على أننا حينها ننظر إلى الوراء فى ماضى تلك الجهود البشرية الهائلة ، فإننا لا نجد لها قيمة أو أهمية إلا حينها براها تنهض نهوضا باهرا نحو . الانتقال العظيم ، ونحو العثور على القيم البشرية المثلى فى عصر الاخلاق .

والواقع أن عدم تكامل, الانتقال العظيم، هو الذي يجعلنا ننتظر من وراً، رحلة بنى الإنسان الطويلة عاملا خلقيا فعالاً، على ألا يكون ذلك عن طريق استيعاب الإنسان لمحتويات أى دين من الاديان القديمة بحيث تصير جزءا من كيانه ، بل يجب أن يكون ذلك عن تصور ما للتَحَجّة العليا التي لا تخرج

مثل هذه الأديان عن كونها علامات مرشدة إلى الطريق التي تؤدى إليها . إذ من السهل أن يسىء الإنسان فهم قيمة تجاريب الشرق القديم من ناحية الدن والأخلاق .

وأنه لمن المناظر الشائعة والباعثة على أشد الأسف ، وبخاصة فى أمريكا وانجلترا ، ما نشاهده الآن من بعض تلك الأنو ثة المخبولة وهن يتأملن الحقائق السامية ، معتقدات فى بلاهة ، أنها منحصرة فى دين ما من أديان الشرق القديم دون سواه ، ناسيات بذلك كل ما قدمته عصور التجاريب الإنسانية لإنماء ورفعة وإغناء كل ما وصل إلينا من الديانات التى ترجع إلى أصل قديم .

على أن تجاهل القرون الآخيرة وما أحدثته من تقدم مشرف، والرجوع إلى الوراء والتعلق بالمراحل الأولى الأصلية لدين ما دون تغيير، يكون مثله كمثل إنسان اشتد به الظمأ فى يوم شديد القيظ، فالتمس ما يشفى به غلته فى الرقود تحت شجرة من البلوط ثم حاول إطفاء عطشه ببذرة من البطيخ.

وقد حذرنا صديق «جيمس هار في رُ بنسون» (James Harvey Robinson) من الخضوع للماضى في كتابه المنبه للآراء بدرجة عظيمة ، المسمى « العقل في التكوين » (The Mind in the Making) ، غير أني أعتقد أنه يقصد بذلك الاستسلام الأعمى للماضى . على أن طريق التقدم السليم هو أن يتخذ الإنسان وسطا متزنا بين الدروس المستقاة من الخبرة ، والرؤية الجديدة .

على أن ما أرمى إليه بهذه الآراء الحتامية لهذا الكتاب هو أن أذكر الباحث بأن دراسة التجاريب الإنسانية بدون تحين و بخاصة إذا كان قد كشف عنها حديثا ، هى التى تكون فى الغالب الدافع الملهم إلى رؤية جديدة . فليتأمل القارئ بعض الحقائق البارزة التى كشف عنها فحص التاريخ القديم للأخلاق البشرية ، مما كنا بصدد بحثه فيما تقدم ، ونعيده الآن فيما يأتى : ولقد وجدنا أولا أن الارتقاء الخلق فوق كوكبنا هو تطور لم يكمل بعد » ، وفى هذه الحقيقة نجد أكر سبب الإملنا فى المستقبل .

وثانيا نجد ــ كنتيجة للحقيقة السابقة ــ أن الإنسان من الوجهة الخلقية

لا يزال طفلا يلعب فى داخل حجرة مملوءة بلعب خطرة جدا لم يتعلم بعد كيفية استعالها، وبذلك يحدث باستمرار أضرارا جسيمة ، لا لنفسه وكفى ، بل لكل المبنى الذى يعيش فيه .

ويدل تاريخ الاقتصاد الحديث على أن القصور الطفلي في الإنسان لا ينحصر في حدود الأخلاق فقط.

وأخيرا فإن الإنسان الحديث، وقد عرف طبيعة الرقى الخلق الذى أظهر التاريخ البشرى المبكر أنه إنتاج وفيض للخبرة الاجتماعاعية، قد صارلاول مرة في مركز يؤهله لأن يمديده للتعاون عن قصد مع العوامل الغريزية في كيانه، للتأثير في تطور الرقى الخلق وتعجيله.

وقد أظهر الاستاذ ، توماس ه . مورجان ، بكل وضوح أن التطور الطبعى ليس إلا نهجا بجب أن يدرس جوهره وقو انينه بالنجر بة الفعلية . وإذا كان الارتقاء الاجتماعي شيئاً من حقنا أن نسميه « تطورا » فإن إجراء تجاربه تعترضه بلا شك بعض العقبات . غير أن وجود معمل تجارب اجتماعي كمصر كفيل بأن يلتي ضوءا ذا قيمة على خطوات ذلك النطور الإنساني السامي ، ويبشرنا بإمكان وجود عالم تتمكن فيه الحكومة والقيادة — مع تجنب الوقوع في مهاوى تشريع باهظ النفقات — من العمل بجد على إيجاد جو صالح تتقدم فيه الاخلاق الراقية ، ويظهر فيه من العوامل المؤثرة ما يكون أكثر قوة من

وها نحن أولا. الآن أول جيل من الناس يستطيعون أن ينظروا إلى الورا. في الماضى، وبإلقائنا نظرة على ذلك الماضى الطويل لحياة الإنسانية برمتها يمكننا أن نتتبع مجرى ذلك الانتقال العظيم إلى الحد الذي بلغه الآن من التقدم. وعقولنا بحكم مركزها هي أولى العقول التي تدرك أن نشأة الضمير والشعور بالمسئولية الاجتماعية، فيما بعد سنة ٣٠٠٠ ق.م.، وهما اللذان كانا بداية الانتقال العظيم، لم يكونا إلا من حوادث الأمس القريب.

وتلك الحوادث كانت بمثابة دليل على اقتراب وأبينا الإنسان ، من حدود ولم بملكة جديدة ، وها نحن أولاه أولاده فى أيامنا هذه لم نكد نعبر تلك الحدود حتى أخذنا فى استطلاع ماوراه ها من مشاهد تلك والمملكة الجديدة » ونقف فى حيرة المتردد عند تخومها الخارجية ، يخفى عنا جمالها وسمو مستقبلها البعيد ضباب الضعف البشرى أو يغشاهما سواد دخان ذلك الطمع الخانق والأنانية والحرب العالمية . وبما نزل على أعيننا من غشاوة وما حل بنا من ضعف ، زلت بنا القدم حتى اضطربنا على مقربة من سفح تلال تلك المملكة الجديدة ، وهى تلال كلها ما ثلة أمامنا ، ولو كلفنا أنفيسنا مئونة رفع أعيننا إلى ما وراه ها لحظينا برؤية تلك المشاهد البديعة التى تطل علينا من تلك والجبال التي لم ما ورده الحجة الطويلة السامية التي خلفنا على مر تفعات هذه الجبال التي لم يتسلقها أحد بعد ، كاشفة لنا فى نهوضها بالإنسان من عهد الوحشية إلى عهد الأخلاق عن تسام لا يقهر فى الروح الإنسانية ، التي قد خرجت بطريقة ما من الأعماق وارتقت حتى بلغت هذا الارتفاع الشاهق .

على أننى باستعبال السكلبات « تسام لا يقهر فى الروح الإنسانية » لم أكن أستعمل مجرد عبارة بليغة جو فاء خالية من المعنى . ولقد استعملت هذه الكلبات لأول مرة فى محاضرة طلب منى إلقاؤها منذ بضع سنوات على أثر عودتى من رحلة قمت بها بين أطلال المدن البائدة بالشرق القديم . فنى تلك الرحلة شعرت عما لم أشعر به قط من قبل من معنى تلك الحقيقة البالغة ، وهى أنه ، فى الحياة التى كانت ذات يوم تدب فى شوارع تلك المدن التى صارت منذ زمن بعيد أثرا بعد عين ، نهض الإنسان لأول مرة من التغلب على الموارد المادية إلى إدراك قيمة تلك المثل العليا الاجتماعية التى كان لها من الحيوية ما جعلها قوة باقية بيننا نحن الذين نقيم صرح المدنية الغربية على ضوء الحقائق التى لا تزال تسطع علينا من الشرق .

والواقع أن عبارة « التسامى الذى لا يقهر فى الروح الإنسانية ، تنطوى على معنى أكثر مما تغير عنه مجردكلماتها ، ولكننى أؤكد للقارى أن هذه الكلمات

تمثل حقيقة واقعية فى الحياة الإنسانية لا يمكن دحضها سواء أكان ذلك فى الماضى أم فى الحاضر، وهى حقيقة لم يتناولها أمثال «أزفالد سبنجلر» وجميع من على شاكلته من أصحاب مبدأ التشاؤم، لأنهم على مايظهر لم يشعر وابها أصلا والواقع أنها شىء موجود فى روح الإنسان يمكن الاستدلال على وجوده كما يستدل على الدورة الدموية فى جسمه الطبعى. فأية قوة أخرى كانت هى الدافع الذى ساق الإنسان إلى ذلك الانتقال المدهش من الوحشية إلى السمو الخلق الذى كنا ننتبع بدايته فيها تقدم ؟ بل ما الذى نقل ذلك الإنسان المبكر من الفتح المادى المحض إلى تقدير المرائى الباطنية وجاذبيتها التى لا تقاوم ؟

وفى هذا يذيع علينا فيلسوف مثل «برجسون» (Bergson) شيئا يسميه «الدافع الحيوى» (Elan Yital) ، غير أنى لا أبحث هنا فى الأفكار الفلسفية لأنى لست فيلسوفا ، وإنما أنا أناقش تاريخ الإنسان وأناقش شيئا يكشف عنه التاريخ صراحة ، وبخاصة فى مراحله الأولى ، ويبرزه قوة ظاهرة ما ثلة أمام العيان تعمل من مئات آلاف السنين البائدة ولا تزال على ما أعتقد تؤدى عملها للآن. وهذه القوة لا يمكن أن يحددها أحد أو يعرفنا بكنها ، غير أنها ، مثل قوة الجاذبية ، يمكن مشاهدة ما تفعله . وإنى أستعمل هنا التعبير بصيغة المضارع عمدا ، فانه ليس علينا إلا أن ننظر فيما حوالينا من أمر ذلك الهبوط الذي بلغ قمته في سنة علينا إلا أن ننظر فيما حوالينا من أمر ذلك الهبوط الذي بلغ قمته في سنة علينا إلا أن ذلك التسامي التاريخي في الروح الإنسانية لا يزال معنا .

ومنذ ذلك اليوم المتوغل في القدم المظلم الذي صنع فيه الإنسان أول آلة من الظران إلى يومنا هذا ، الذي نشاهد فيه الإنسان يحيط الكرة بالإذاعات الآثيرية ويرسم الخطط لمحو مدن برمتها بقذفها بقنابل الغازات السامة من السماء ، كان مجرى الحياة البشرية في جميع تلك العصور في مجال تسوده الرغبة في إحراز الانتصارات المادية ، وقد سار هذا الفتح المادي في طريقه مدة مثات الآلاف من السنين ثم هو لا يزال يسير في هذا الطريق إلى الآن .

غير أنه حدث حادث وكأنه بالأمس ، وهو أن وأبانا الإنسان ، ، في وسط غبار معمعة متعقد ، أخذ يدرك إدراكا مبهما جلال تلك المرتبات الخلقية

المستورة ويستمع إلى صوت جديد باطنى ، يطلب الاستجابة له عن ألف من خواطره ، القديم منها والحديث . فكان هذا الصوت مزيجا من حب البيت والزوجة والأولاد ، وحب الأصدقا ، وحب الجيران ، وحب الفقير والوحيد والمظلوم ، وحب الوطن وإجلال المليك ، ومع حب كل هذه الأشياء الجديدة امتزج تقديسه لأشياء ترجع إلى أقدم المراحل البشرية عهدا في التاريخ ، كب الإنسان للسحاب و قمي التلال ، وحب الغابة والغدير ، وحب الأرض والنجم والسياء ، ولا يقل عنها حب الإنسان للحلة السندسية الخضراء التي تمده على مدى السنين بما تنبته من حاجات الحياة والغذاء اللازم لأطفال بني الإنسان .

وبذلك انتقلت آلهة الطبيعـــة القدامى إلى عالم جديد زاخر بالعوامل الاجتماعية ، وبذلك اندمجوا فى إله واحد ، هو إله الحاجات الإنسانية والمطامح الإنسانية . فهو الآب العالمي الذي بدأ الناس يرون فيه جميع القيم السامية التي كشفت عنها تجاريبهم الاجتماعية نفسها .

على أن مثل هذا الماضى قد تكدست فيه حتما طائفة من النجاريب الإنسانية لاتقدر بقيمة ، وقد أقرها محبوالهوض الإنساني ويرون أنها لاتزال تحتوى على عناصر عظيمة للقوة يكون من الوبال إهمال الاستعانة بها في حاتنا الحديثة .

وقد بحث ، والتراميان » (Walter Lippmann) في كتابه البديع: « مقدمة في الأخلاق » (A Preface to Morals) بنظر ثاقب عظيم وضوع انهيار أسس السلطة الخلقية ، وإني أعتقد إزاء ذلك أننا نستمد قوة خلقية من النامل في السلطة الخلقية ، وإني أعتقد إزاء ذلك أننا نستمد قوة خلقية من النامل في اتصال حلقات هذه الأشياء التي هي أنفس ما في الحياة الإنسانية ، فإن أثمن ممتلكات الروح الإنسانية ، إصرارنا الشديد على التمسك بشعور حب الاستقامة ، والعمل على التقدم إلى الأمام نحو فتوحات جديدة في الأخلاق ، وكلها أشياء لم تكن أرومتها ثابتة في تجاريب الإنسانية فحسب ، بل ان ظهورها في حياة الإنسان إنماكان في شكل قيم جديدة نابئة من تجاريبه نفسها ، وقوتها باعتبارها مؤثرا ناميا في المجتمع البشرى لم يطرأ عليما شيء من الاضمحلال . وإن ما وصل

إلينا من الوثائق يدلنا دلالة تاريخية على أن الشيء الذي كان يسمى منذ زمان طويل « شعور بنى الإنسان الحلق » قد نما مع كل جيل من النظم والعواطف الخاصة بحياة الأسرة ، مضافا إليها أفكار ونصائح الشيوخ المجربين ومن ذلك نرى ، كقيقة تاريخية ، أن القيم العالية التى تكمن فى الروح الإنسانية قد جاءت إلى الدنيا لأول مرة عن طريق التأثر بتلك العوامل الرقيقة المشروفة التى نشعر بها على الدوام فى حياتنا الاسرية . ولن نصل قط إلى معرفة ما إذا كان لها من قبل بداية سابقة فى مكان ما خارج عالمنا فى ذلك الكون الشاسع ، غير أنها لم تكن فى أى مكان فوق كرتنا الارضية إلى أن أوجدتها حياة الاب والام والأولاد والواقع أن شمس أقدم البيوت الإنسانية وبيئها هما اللذان أوجدا المثل العليا فى السلوك الاخلاق عند الأنام وكشفا عن جمال إنكار النفس فى سبيل الغير .

وقد ذكر لنا «برتراند رسل» (Bertrand Russel) في أحدث كتاب له (۱) في تحبيد اعتناق مُذهب الشيوعية أن أهم تغيير ترمى الشيوعية إلى إحداثه هو العمل على محو الأسرة . وهو يدافع عن ذلك مقصيا التجاريب البشرية أصالة عن خياتنا . على أنه رغم هذا الانقلاب الذي يقوم به الجيل الحديث فإن الخبرة البشرية لا يمكن القضاء عليها ومحوها ، كما لا يمكن محو الصفات التي غرستها فينا ولا تجاهلها .

حقا إن شباب اليوم قد ثار على السلطة سواء أكانت سلطة الكنيسة أم أوامر الكتب المقدسة ، وما ذلك إلا لأن المناداة باستعمال السلطة تكون دائما موضعا للمعارضة وبخاصة فى عقول الشباب ، ولكن ماضى البشرية يسطع علينا بنوره العظيم وليس ثمة ما يدعو إلى طلب تطبيق السلطة . وإذا تصفح أى باحث كان من الشباب هذا الكتاب فلست أرجو منه إلا تأمل حقائق تلك التجاريب الإنسانية التى كشفت لنا الآن محالة واضحة لم نر مثلها من قبل فى أى وقت كان . على أنه توجد هناك مصادر أخرى تدعو إلى الإجلال علاوة على ما جاه فى الكنب المقدسة أو تعليمات الكنيسة . فإن رجالا من أمثال

Education and the Social Order, London, 1932. (1)

, وليم مورس » (William Morris) و « والت ويتمان » (Walt Whitman) قد أحبوا ووقروا حياة الإنسان فوق الأرض ، ووجدوا في تأمل علاقاتها مصدرا للإلهام والإرشاد . على أنه توجد علاقة واحدة سامية تفوق كل العلاقات الإنسانية الأخرى ، وهي تلك العلاقات التي كونت البيت وجعلت من حول موقد الآسرة المصدر الوحيد الذي نمت منه أنبل الصفات الإنسانية التي كان لها شأن عظيم في تغيير حالة العالم(۱) .

ومن الحقائق التاريخية أننا مدينون إلى أبعد حد لحياة الأسرة بأعظم دين يمكن للعقل الإنساني تصوره . فإن نفس أصداء ماضينا الآتية من أزمان سحيقة تنادينا في صراحة بالاعتزاز والاحترام والمحافظة على علاقة الأسرة ، المدينة لها حياة الانسان بهذا الدين الجليل .

#### ه ـ القوة والأخلاق

لقد صارت حياة الإنسان فوق الأرض بسبب ذلك « الانتقال العظيم » عراكا مستمرا بين المثل العليا الجديدة فى إنكار النفس ( الأمر الذى لم يكن ظهوره إلا بالأمس القريب ) وبين شهوة حب القوة الشديدة التأصل والقديمة قدم الجنس الإنساني نفسه .

فإن حب الإنسان للقوة أقدم بكثير جدا من العصر الآخلاق ، ولذلك كانت القوة هي المنتصرة انتصارا خطرا على الضمير والخلق المولودين حديثا، لدرجة أننا صرنا أمام معضلة خطيرة ، هي مسألة بقاء المدنية . ولقد لخص «السير الفريد إيونج » (Sir Alfred Ewing) مركز الإنسان الحالي في خطاب الرياسة

<sup>(</sup>١) وقد جاء ذكر ذلك فى كثير من الآيات القرآنية الكريمة ، فني سورة النحل : « والله جعل لكم من أنفسكم أزواجا وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة ورزقكم من الطيبات أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون » (سورة النحل ١٦ : ٧٧) . وفى سورة الروم : « ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجا لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة إن فى ذلك لآيات لقوم يتفكرون » ( سورة الروم ٣٠ : ٢١ ) .

الذى ألقاه أمام بحمع تقدم العلوم البريطانى فيها يأتى ؛ « لقد وضع فى يديه ( يعنى الإنسان ) قيادة الطبيعة قبل أن يعرف كيف يقود نفسه » .

وإنى مقتنع تمام الاقتناع بأن تصور ، الماضى الجديد ، على حقيقته كفيل بالتأثير فى سلوك الفرد . أما أن الأمم أو البشرية بأكملها ــ بعد أن تدرك حقيقة هذه الصورة ــ تستطيع أن ترى فيها مؤثرا قويا يكفل حقيقة شفاء غلة الاحقاد الدولية ، أو يأتى بما هو أعظم من ذلك من توثيق عرى المودة والمراعاة الكريمة ، فهو أمر تحوطه الشكوك الخطيرة .

ولقد أبدى المستر ، ه . ج . ولز ، (H. G. Wells) تفاؤلا كبيرا في تصريحاته عن هذا الموضوع . وكنت أود أن أشاركه تفاؤله ، غير أنى لما كنت قد قضيت سنين عدة أتأمل في خلالها كل يوم تقريبا آثار القوة البشرية ، فقد ترك ذلك في نفسي شعورا ليس من السهل على محوه .

وقدكنا نرقب في هذه الصفحات ارتقاء بميزات الروح البشرية المبكرة مع الاهتمام بوجه خاص في عملنا هذا بملاحظة ظهور القيم العليا . غير أنه من جهة أخرى كان في مقدورنا أن نستعين بعدد عظيم من الآثار القديمة لتكشف عن الجانب الآخر لتلك الصورة ، وبخاصة عن أعظم قوة مضادة لتلك القيم ، وأعنى بذلك ازدياد شراهة الإنسان لحب الاستثنار بالسلطة كلما ارتق النظام القوى ، إلى أن صارت آلة الحكومة البشرية هي التعبير المنظم عن التعطش للسلطة — أي الشهوة الحافزة على استعمال القوة .

وقد تأثرت فى خلال تجوالى فى أنحاء الشرق الأدنى عدة سنين بالحقيقة الساطعة الآتية وهى: «إن الآثار التى لا تزال باقية فى جميع تلك البلاد النائية كانت قبل كل شى، عنوانا لمدى قوة الإنسان ». فكأن عراكه مع عوامل الطبيعة – وهو عراك يسير فى طريقه من مدة بعيدة يحتمل تقديرها بنحو مليون من السنين – قد أشربه شعورا عدائيا بأنه لا يمكنه أن يفوز بغرضه الا بالمحاربة على طول الخط كما كانت حالته مع قوى الطبيعة المناوئة التى كانت تنازله من كل جانب . وبهذه الروح نفسها كان ينازل اخوانه من بنى البشر معدور الضميد

عندما انتهى الامر بقيام ذلك النزاع الطويل على السيادة بين أقدم الأمم وفى أيامنا هذه قد تدخل إلى أحد الأودية المهجورة فى وسينا ، فتو اجهك هناك على حين غفلة صورة فرعون طويل القامة نقشت فوق واجهة جدار الصخر . وقد ظل الفرعون واقفا هناك منذ القرن الرابع والثلاثين ق . م . (١) مثلا فى هذه الصورة التى هى أقدم الآثار التاريخية فى العالم ، وهو واقف بسلاحه شاهر اإياه بمايشعر أنه على وشك تعطيم جمجمة أحدالاً سرى الأسيويين، وقد أرغمه على أن يحثو على ركبتية أمامه . وهذا الآثر الدال على القوة الغاشمة كان اعلانا للتملك بحق الفتح ، نقش هناك بمثابة بلاغ قاطع للأسيويين ينذرهم بأن ملك مصر قد عبر من افريقية إلى آسية واستولى على مناجم النحاس والفيروز الحيطة بذلك المكان . فني هذه البقعة ، التي فيها بدأت الآثار التاريخية والسجلات المدونة ، نرى الاستيلاء على الموارد الطبعية باعثا أساسيا للعمل القومى ، ونرى الأثر المعر عن ذلك يضرب على وتر نغمة القوة التي ظلت تسود التاريخ البشرى منذ ذلك العهد .

وعلى أثر انهقاد الهدنة فى أوربا ( فى سنة ١٩١٨ م . ) مباشرة ، بينها كانت الحرب الجزئية لا تزال مشتعلة فى نقط متفرقة فى غربى آسيا ، قمت برحلة عند نهر الفرات فى وسط قبائل العرب المعادين ، بقصد العودة إلى المدتية الغربية ثانية . وقد كانت بعثة « معهدنا الشرقى » أول جماعة من الغربيين حاولوا ، منذ عدة شهور ، عبور تلك الصحراء الغاصة باللصوص ، من « بغداد » إلى البحر الابيض المتوسط . فني اليوم السابع من مغادر تنا « بغداد » دخلنا قلعة شاسعة الارجاء واقعة عند منتصف نهر الفرات تعرف عند الأهالي الآن « بالصالحية » ، الأرجاء واقعة عند منتصف نهر وفا بعد . وحينها صرنا داخل جدرانها الضخمة ومرزنا حول أحد أركانها ، ظهر أمامنا فجأة جدار عالى يملاً وجهه رسم فخم ذو ومرزنا حول أحد أركانها ، ظهر أمامنا فجأة جدار عالى يملاً وجهه رسم فخم ذو ألوان عدة يشمل صورة جماعة مؤلفة من أحد عشر شخصا بحجمهم الطبعى

<sup>(</sup> ١ ) لا شك أنه يقصد بذلك الملك « سمرخت » أحد ملوك الأسرة الثانية المصرية القديمة . أنظر كتاب مصر القدعة الجزء الأول ص ٢٧٥ .

وهم عاكفون على الصلاة بخشوع . وقد وقفنا محملقين مشدوهين أمام تلك الأشكال العجيبة التي تنظر الينا في جد ووقار ، وقد كشف عنهم فجأة كا ثما قد استدعوا بعزيمة سحرية صادرة من فيافي تلك الصحراء الشاسعة الصامتة التي كانت تمتد تحت أقدامنا . وكان قد كشف عن ذلك الأثر قبل ذلك بيضعة أيام على يد جنود , الهند الشرقية الإنجليزية ، أثناء التِجائهم إلى هذا المكان للاحتياء من قبائل العرب المعادية الذين كانوا يحيطون بهم من كل جانب. وفي اليوم الثاني من قدومنا أخذنا نعمل بشغف بمساعدة هؤلاء الجنود أنفسهم، فكشفنا عن جدران أخرى عديدة ، فظهر لنا فوق جدار منها كان ينكشف أمامنا بالندريج أثناء إزاحة الأتربة المتساقطة من فوقه ببط. \_ رسم طائفة من الجنود الرومانيين وعلى رأسهم قائدهم ( التربيون ) • يوليوس ترنتيوس ، ، فقدكتب اسمه أمام صورته فوق الجدار ، وكان يؤم المصلين من جنود الحامية الرومانية النيكانت في وقت ما تحتل هـذا المعقل الصحر اوى الماحل ، الذى يقع على مسافة بعيدة خارج الحدود الشرقية التي توطدت نهائيا للدولة الرومانية على نهر الفرات . وقد عثرت كذلك على نقش في الصورة يبين بالإغريقية الاسم القديم لتلك المدينة المفقودة ، وهو . دورا . . ولم يعثر قبل هذا على أثر تصويرى يمثل وصول جنود الرومان إلى مثل هذا المدى شه قا(۱).

ولقد كانت لحظة مؤثرة تلك التي تحققت فيها أنى وأنا فى قلب الصحراء السورية، على مسافة تقرب من ٣٠٠ ميل شرقى البحر الأبيض المتوسط، أنظر إلى أقصى مدى شرقى بلغته فوة تلك العاهلية الحربية الهائلة التي كانت تمتد من الشطر الأسيوى الغربي وكل أورباحتى شواطى الأطلنطى والجزر البريطانية غربا ما يربى على مسافة ٣٠٠٠ ميل. وقد امتد خاطرى عند ثذ بعيدا إلى ماوراء

<sup>(</sup>١) أنظر كتاب المؤلف:

Oriental Forerunners of Byzantine Painting, (University of Chicago Press 1924).

وهذا الوقع تقوم فيه الآن حفائر منظمة بمعثة فرنسية أمريكية أرسلتها الأكاديمية الفرنسية.

الصحراء تجاه صورة الفرعون العظيمة المنقوشة فوق جانب الصخر فى الوادى المهجور الواقع فى «سينا » ، حيث نشأت أولى الآثار التى تمثل هذه القوة . ثم تعاقبت الآمم وقامت الدول الواحدة إثر الآخرى لمدة تناهز أربعة آلاف سنة حتى بلغت القوة ذروتها فى تلك الإمبر أطورية الرومانية الضخمة التى امتدت من المحيط الاطلنطى غربا إلى نهر الفرات شرقا .

ومع مافى كلمة «إثارة» من المبالغة ، فإننا نجد فى النظر إلى مظهر تلك العظمة الباهرة التى بلغتها الدولة الرومانية ما يثير ناحةا ، وذلك عندما نتأمل فى الصورة المرسومة فوق ذلك الجدار ونرى فيها علم لواء الجنود الرومانية القرمزى اللون يحمله الدليل سائراً به أمام أولئك الجنود الذين كانوا يقومون بالمحافظة على عظمة قوة الرومان الحربية فى فيافى هذه الصحراء فوق شواطى نهر الفرات النائية فى هذا الزمن البعيد . وهذا الوقت ، أى وقت وجود الرومان عند الفرات، يبعد كماذ كرت بنحو ٠٠٠٠ سنة إلى الوراء من عهد ذلك الآثر المهجور الذى أقامه الفرعون لنفسه فى مناجم النحاس بسينا . ومع ذلك فإنه فى نهاية مذه الآلاف الأربعة من السنين كانت القوة — ظاهرا — هى العامل السائد فى حياة الإنسان السائرة فى سبيل التقدم .

وبعد أن مضى على ذلك الحادث بضعة أسابيع كنت جالسا مع السير «هربرت صمويل» (Sir Herbert Samuel) أول حاكم بريطانى لفلسطين، فى الحدائق الجميسلة بدار المندوب السامى البريطانى الواقعة فوق « جبل الزيتون » . وكانت مدينة « أورشليم » المقدسة تقع خلفنا تجاه الشمس الغاربة ، على حين كان أمامنا أخدود « وادى الآردن » و « البحر الميت » وخلفهما جبال « مواب » ذات اللون الآزرق واللون الأرجوانى . وقد صور « اللورد اللنى » فى صورة حية انخفاض ذلك الشق الهائل فى قصة ذكرها لى عن حملته فى فلسطين. فقه أرسل إلى وزارة الدفاع ذات يوم رسالة هذا نصها :

و لقد أطلقت حاملات قنابلنا هذا الصباح قذائفها على المواقع التركية في وادى الأردن وهي محلقة على ارتفاع ٢٠٠ قدم تحت سطح البحر ، .

على أن مصب نهر الأردن وسطح البحر الميت كانا يقعان على مسافة ودم تحت هذه القاذفان ، أى أن سطح « البحر الميت » يقع تحت مستوى سطح البحر بألف و ثلثمائة قدم . أما عمق « البحر الميت » نفسه فيبلغ ١٣٠٠ قدم من تحت سطح مياهه الملحة ، وعلى ذلك يكون قاع « البحر الميت » منخفضا عن مستوى سطح البحر بألفين وستمائة قدم ، فهو بذلك يعد أسفل أخدود في سطح الأرض ، وتشرف عليه الجبال التي حول « أورشليم ، التي يبلغ ارتفاعها في سطح البحر بمقدار الخفاض قاع « البحر الميت » عن ذلك السطح . فوق سطح البحر بمقدار الخفاض قاع « البحر الميت » عن ذلك السطح . فهذا المشهد حينها تشرف عليه العين من قمة « حبل الزيتون » يمثل صورة فهذا المشهد حينها تشرف عليه العين من قمة « حبل الزيتون » يمثل صورة الضخمة في الأرض ففلقتها شطربن حتى تخلف عن ذلك أخدود يبلغ عمقه ملا كاملا .

وحينها كنت أتأمل مع « السير هربرت » السالف الذكر هذا المشهد خيل إلينا أنه أكبر برهان مروع يمكن أن تقع عليه العين لتمثيل شدة القوى الطبيعية .

ولم يكن يوجد بعد اناس ما حينها انفاق ذلك الأخدود ، وعندما ظهر الإنسان فوق وجه البسيطة كانت تعترضه قوى من هذا القبيل أينها حل . وقد كان التاريخ الأرضى يسير فى طريقه بفعل مثل هذه القوى ، وإننا لنجد صدى لبعض أهو الها فى قصة «سدوم» و «عمورة» ، إذ قد رأى أهل هذا الإقليم القدامى آلهم تتمثل فى مثل هذه الظواهر المروعة . وقد أدرك العبرانيون فى شخص تلك القوى البركانية التى كنا نطل عليها أقدم إله لبنى إسرائيل، وقد مضى وقت طويل قبل أن يُشربوا طبيعته المنطوية على تلك القوى المخيفة بصفات إنسانية تنطوى على المصادقة .

و بعد ذلك مددنا بصرنا إلى مسافة بضعة أميال شمالا ، وهناك فو ق منحدرات تلال الأردن المشرفة على ذلك الأخدود المخيف رأينا تلك القرية الصغيرة الني كانت مسقط رأس . أرميا ، ذلك النبي العبراني وموطنه . لقد أشرف بنظره

طول حياته على ذلك المنظر الهائل الذى يدل على قوة التطورات الطبعية وعنفها ، ومع ذلك فإنه كان يشعر بعالم تلك القوى الباطنة التي كان يعتقد عدم فناتها ، ونجد ذلك فيها عزاه من الأقوال إلى إلهه فيها يأنى :

وهنالك بدأنا ندرك بالندريج مدى تأثير قصة البشرية الطويلة ، على وجهها العام ، حينها أخذت تنتشر بسرعة في أقطار الشرق الأدنى القديمة .

وقد كانت ذكرى عظيمة عندما نظرت مرة ثانية فى خلال يوم آخر من قمة تل ، أرماجِدّون ، نحو الشمال عبر ذلك السهل ذى الطبقات المسمى باسم التل ، و تأملت مر تفعات أراضى الجليل . فهنالك بين جال قرية الناصرة لابد أن الطفل عيسى كان يشرف كثيرا على هذه الساحة التي كانت ميداناً للحرب على مدى العصور ، وقد كانت إذ ذاك ظلال السحاب ترحف وثيداً فوق تلال الناصرة التي كان يخيم عليها الضباب مع أنها لا تبعد عنا إلا ثمانية أميال فقط . وكانت شرفات حصون ، أرماجدون ، تطل من تلك الاتربة التي كنت واقفاً فوقها ، وكانت أعمال الحفائر التي كنا نقوم بها وقتئذ في ذلك المكان آخذة في إزالة تلك الاتربة ، وكانت هذه الشرفات تشرف على كل ذلك السهل الناريخي . أما مدينة

« أرماجدون ، الحصينة التي تعد أثراً من آثار تلك القوة البشرية فكانت لابد ظاهرة للعيان من خلال تلال قرية «الناصرة»، وقد كانت تشرف طوال أَرْمَانَ حَكُمُ الْقُوةَ عَلَى مَشَاهِدُ الْفَتْحُ وَسَفُكُ اللَّهَاءُ الَّتِي كَانْتَ تَقَعَ فَى ذلك السهل الواقع أسفل منها \_ وهي أزمانكانت أسمى آلهتها آلهة العنف والتقتيل الذي كانت تبتهج به نفوس أمثال أولئك الانبياء الاشداء كالنبي « إيليا ». ثم قضت على ذلك بالتدريج تلك المثل العالية للسلوك الأخلاق التي جاءت من وادى النيل ، إلى أن أشرق نور ذلك الإله الرحيم فوق تلال «الناصرة» ، وهو مارآه ابن بحاريه و دى المنبت (١) نشأ في قرية صغيرة من قرى والجليل، تقع خلف حافة التلال الشمالية بالضبط وتشاهد بجلاء من شرفات ﴿ أَرْمَا جَدُونَ ﴾ . وكما كان النبي « أرميا » يشاهد و هو ينظر منخلال قريته فعل تلك القُوى الطبعية الهائلة ويبقى فى الوقت نفسه متمسكا بعقيدته فى القيم النفسية الباطنة ، كذلك كان نبي قرية « الناصرة » ، ذلك الشاب الذي شب وترعرع فيها ، ترى عيناه كل يوم تلك المناظرالتقليدية الدالة علىوحشية القوة البشرية ويدقىمع ذلك متمسكا بأهداب وحيه عن تلك المملكة الجديدة التي كانت قائمة في قرآرة نفسه . فني فلسطين كان هذا فى الواقع هو الانتقال السامى من النبي « إيليا ، إلى يسوع ، ومن جبال الكرمل و « أرماجدون » إلى قرية «الناصرة » .

على أن الوصول إلى هذه الذروة الرفيعة فى فلسطين إنما أتى فى وقت متأخر نسبيا ، فهو نمرة مهد لها الطريق ذلك الانتقال المبكر – وهو الذى سميناه والانتقال العظيم ، – والذى رفع الإنسان من النضال الذىكان مقتصرا على الطبيعة ونقله إلى ميدان آخر جديد هو ذلك النزاع القائم بينه وبين نفسه للتغلب على روحه نفسها ، واحتضان تلك القيم الجديدة التى تسمو به فوق عالم المادة فتكون مادة لحقيقة جديدة ، وهى التى نسميها الاخلاق أو الحلق .

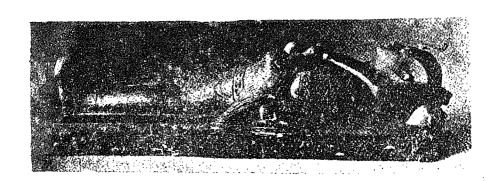
وقد رأينا أن العوامل التي كونت ذلك الانتقال المبكر نشأت في مصر ، ثم انتقلت منها إلى فلسطين ، ثم إلى سائر أمم العالم التي ظهرت بعد ذلك .

<sup>(</sup>١) هذه بالطبع عَلَيْدَة المؤلف ، وقد رأيناها في الصفحات الآخيرة تخالف أيضاً عقائديا بشأن نشأة بعض الأديان وقدرها .

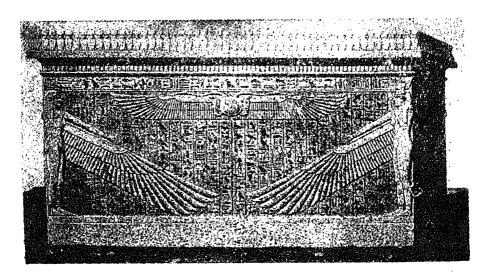
فلم يكن من باب بحرد الاتفاق والصدفة أن يتتبع التاريخ العبراني أصول القومية العبرانية إلى وادى النيل ، الأمر الذى نجد صدى تقاليده باديا في العقيدة المسيحية ، حيث نجد في الأسفار المسيحية ما يأتى : « من مصر قد ناديت ابنى » وفي عهدنا الحاضر نبحث نحن أيضاً في بلاد الشرق القديم عن أعمال الطبيعة وعن أعمال الإنسان ، وفي القيام بجهاد جديد من المحاولة العلمية لاسترداد قصة كل منهما . ولكننا قد أدركنا بما مضى ما فيه الكفاية لأن يثبت لنا أن قصتهما واحدة ، أى أن حركات الطبيعة وحياة الإنسان السائرة نحو التقدم هما في الواقع فصول من قصة واحدة عظيمة ، وأن في النظر إلى ذلك الاخدود المخيف الذي يتكون منه الآن « البحر الميت » ، والذي يواجهنا في صورة رهيبة يسؤال « هيكل » ، قد نجد جوابا عليه ليس في استطاعة العلوم الطبعية أن تقدمه . وهو جواب لاياً تينا إلا إذا تأملنا تلك التجاريب البشرية التي قامت في الشرق القديم ، وأدركنا أن ذروة الكون السائر في سبيل الارتقاء هي الاخلاق .

وقد كان الغرض الذى نرمى إليه فى هذا الكتاب هو تقديم الأدلةالتاريخية على أن حركة الرقى البشرى الذى أنتج الأخلاق لم تتكامل بعد (١)، وأنها لاتزال سائرة فى طريقها، وأن احتمالات مستقبلها غير محدودة، وأن الواجب يقضى علينا بأن نجعل مالتلك الحقيقة الجديدة من أهمية خطيرة نصب أعيننا لتكون مؤثرا عمليا فى سلوكنا الأخلاقى. فإذا عملنا بذلك نصل إلى الاقتناع التام بأننا لا نعتمد فى حياتنا على مجرد حقائق تقليدية وتعاليم موروثة ربماكانت لا تكاد تتفق مع ميولنا، ولكن كما انبثق نور الأخلاق فى ظلمة لم تكن تعرف مثل هذا النور من قبل، فكذلك لا نشك فى نمو ذلك النور حتى يضى، نواحى أخرى من الوجود لم تتحقق بعد فى العصور الني لم يسبر بعد غورها للآن، والتي إلها تتجه رؤيتنا المحدودة ولكنها لاتراها.

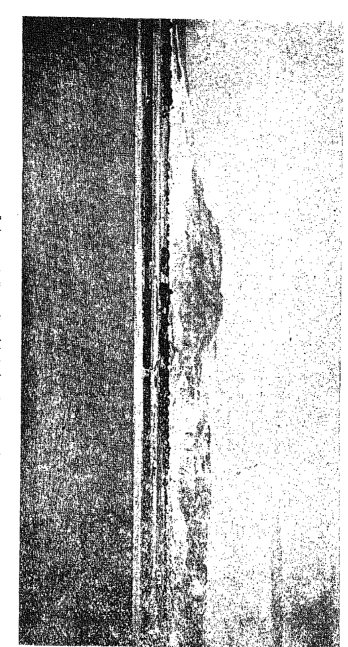
<sup>(</sup>١) جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم جوابا على قول من قالله في غزوة « أحد » حيما كسرت رباعيته وجرحت وجنته حتى سقط في احدى الحفر « ألادعوت الله على قومك كما دعا نوح على قومه » . فقال صلى الله عليه وسلم : « ما لهذا بعثت وإيما عثبت لأيم مكارم الأخلاق ، اللهم أهد قومى فانهم لا يعلمون » .



(صورة ۲) تمثال لتوت عنخ أمون فى صورة «أوزير » تحرسه «البا » (روحه) من اليسار ، و «السكا » (قرينته) من اليمين هذا التمثال البديم المصنوع من الحشب لا يتجاوز طوله 1 أبوصة ، ومو مثال لجمال الصنع الذى امتازات به محتويات قبرتوت عنخ أمون حتى أصغرها حجما . وتدل النقوش المحفورة على ناعدته على أنه هدية جنازية قدمت للهلك من مدير الجبانة الملكية .



( صورة ٣ ) قرص الشمس المجنح :حلى به تأبوت الملك « آى » هذا التابوت الرائع المتحوّن من قطعة واحدة من الجرانيت الأحمر قد صورت على أركانه أربع الهات واقنات وقد نصرن أجنعتهن على جاتبي التابوت لحمايتهما . ويزيد في جمال كل جانب نقش. بديع لفرس الشمس المجنع : « شمس العدالة . . . تحمل الشفاء في جناحيها » .

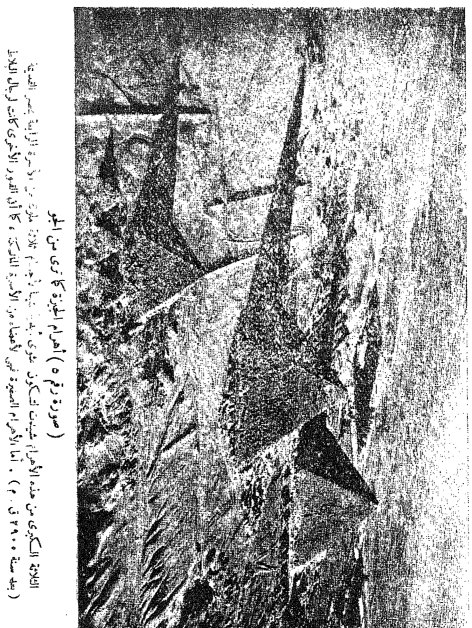


( المصورة رقم ١ ) الشاطئ الغربى للنيل عند طيبة إن وادى النيل الضيق ، الذى تشرف عليه المرتفعات — ومن ورائها هضة صحراوية غير صالحة للسكنى – قد تكونت منه بيئة مغزلة منينة ، هيأت « معمل تجارب ، احجاعي لامثيل له . وفوق الأرض السوداء التي تكونت من رواسب مياه النيل على جانييه ، بامتداداً كثر من ٢٠٠ ميلى ، نتأت أولى أمة زراعية في النارخ ، و بلغت عدتها عدة ملايين من الأنفس .

Uploaded by Samy Salah



(صورة ٤) « بتاح الأعظم قلب الآلهة ولسانهم » رأس تمثال من الجرانيت الأسود للإله « بتاح ، معبود منف



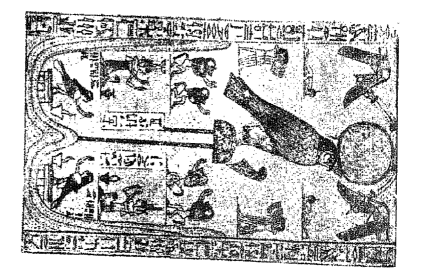
#### Uploaded by Samy Salah

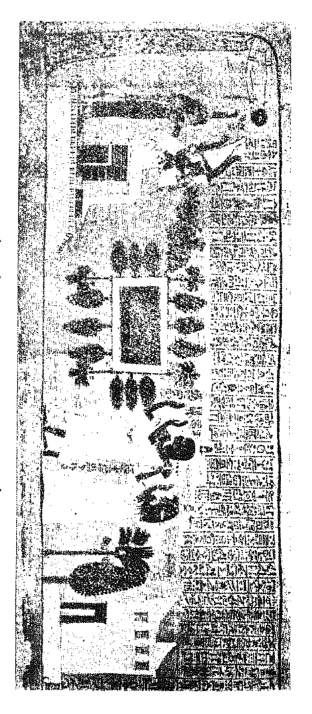
في صورة صقر بديع الشكل يعلق واسه قرض الشمس .



(صورة رقم ۴) قمة هرم أمنمحات الثالث يدهشور. الديان – الدان ما عبا الملك – تتجهان شطر الشمس عند شروقها فتستطيان بذلك « رؤية جال الشمس » . أما النفوش المدوية بأسفلهما فراجع بتأنمها ما جاء في صلب الكتاب في س ؟ ٧ . ( عن حجر الفمة للوجود بدار الآثار المصرية ).

( صورة رقم ٧ ) (على البيين ): إله الشمس مشمرقا في شكل صقر: عن صورة (Vignelte) ملونة من كتاب الموتى النخبان الثينان في أسفل الصورة يمثلان الصحراء الرملية التي رسمت فوقها ممهين السيدة « إنهاى » المتوفاة في شكل طائر برأس آدمى (يا) واقفة فوق سطح قبرها . وقد رفعن ذراعها كما وفع جميم من فوقها في الصورة أذرعهم أيضا -- تعبداً لإله الشمس وفد صعد من الصحراء





( صورة ٨ ) أحد السادة المصريين وزوجته وهما يتعبدان أمام ﴿ أُوزِيرُ ﴾ في عرشه

معيالم المنزل المصرى القديم النموذجي أن يسكمون عماملا مسكنا وبركة مستطيلة الشكل نحف بها الأشجار . وقد عمثل في الصورة بوضوح كبير استحواذ هذه الصورة الحمية المتمولة عن بردية جنازية ، تمثل المتموق وقد خرج من منزله ( إلى الحين)وأخذ يجناز حديقته إلى حضرة الإله الأعظم(إلىالليسار) الذي وقفت في حضرته «ماعت» إلهة الحق. وقد كان المصرى ينتظر أن يجد في الآخرة منزلا وضيعة شبيهين بماكان بملكه في هذه الحياة الدنيا .ومن « أوزير » بالتدريج على صفات إله الشمس : يظهر ذلك من وجود قرص الشمس فوق رأس ﴿ ماعت ﴾ ومن أنشودة الشمس إلتى كتبت في النطاق العبودي الوارد باعلى الصورة .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by register



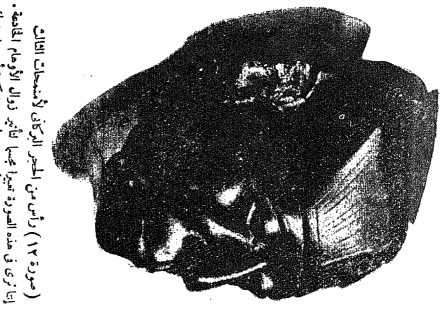
(صورة ؟) رأس تمثال من الديوريت للملك خفرع
( من القرن التاسع والعشرين ق . م . )
لعلهذه أعظم صورة معبرة من عصرالأهرام. فهى تبرز بشكل قوى المعالم الفردية لهذه الشخصية السامية — الملك — في عصر كانت فيه الشخصية ومعالم الغرد من الناس فدور الظهور لأول مرة

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registe



(صورة ١٠) المازف الأعمى وهو يغنى مع فرقته أغنية المازف على العود وقف السكاهن يؤدى الشعائر الدينية أمام الأمير، الذى لم يظهر فى الصورة (إذ كان مكانه فى الجزء الذى فقد منها من اليسار) بينها كانت الفرقة الموسيقية تعزف الموسيق المرافقة لأغنية «المازف على العود» وهى التى ألفاظها منقوشة بأعلى الصورة فوق رءوس الفرقة. وقد ضاع الجزء الأعلى من الأغنية ، غير أن ما بتى منها يكنى لمعرفتنا أنها صورة من نفس الأغنية الواردة فى البردية

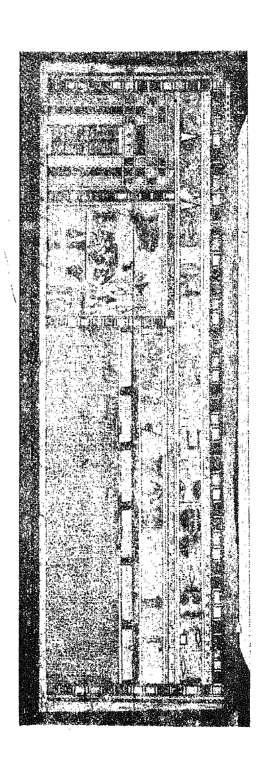
Inloaded by Samy Salah



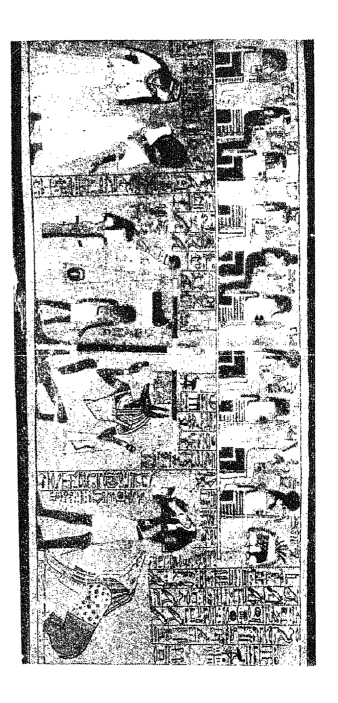
(صورة ١٧) رأس من الحجر البركانى لأمنمحات الثالث إننا نرى فى هذه الصورة تعييرا عجسها لتأثير زوال الأوهام الحادعة . ويدل منظر الوجه المسكنتب على أن صناع الخاائيل المسكية أحسوا بنشاؤا الهسكماء الاجماعيين وعبروا عنه بيراعة فائقة فى قسهات وجه الملك .



(صورة ١١) صورة اللك امنمحات الثالث من المهد الإقطاعي بحصر القديمة إن سايته في الصورة من دلائل الحزم وضبط النفس وما تبرزه قسهات الوجه من أمارات الاهمام ،كل ذلك ينطق بأن صاحب المثلل ملك كله شعور بما يحمله من المسئوليات المخطيمة ، وذلك في عصر استية اظ خلق .

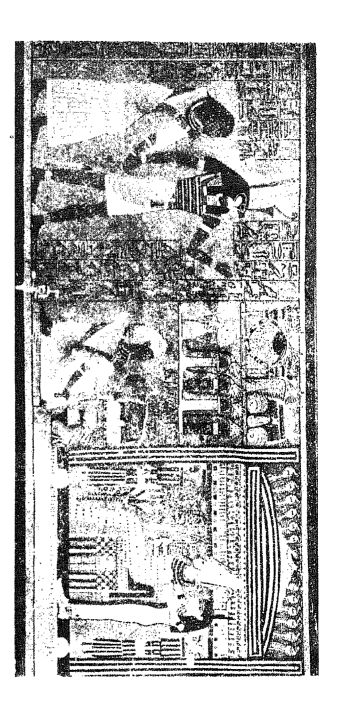


( صورة ١٣ ) منظر من الداخل لأحد جانبي تابوت خشي لأمير من أمماء العصر الإقطاعي في الجزء الأسفل من يمين الصورة كتابة في سطور رأسية هي عبارة عن أجزاء من الأدب الجنائري المعروف « يمتون النوابيت » . وإلى أقصى اليسار تجد الباب الوهمي الذي تستطيم روح الميت الدخول والحزوج منه . وكل هذه الموضوعات نششت بالألوان على لوح سميك من خشب الأرز مكون لأحد جانبي النابوت .

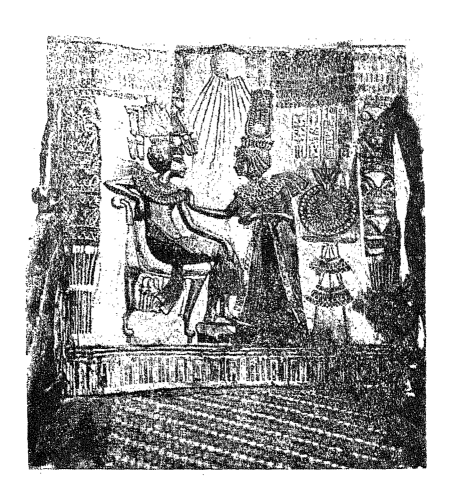


( صورة ١٤ ) منظر المحاكمة في الآخرة كا ورد في كتاب الموتى : وزن القلب

نصب الميزان (فى الوسط ) ويدير حركته ( من الحين « أنوبيس » ( برأس ابن آوى ) . ومن خلفه الممبود « عموت » السكانب برأس « أبيس » ( أبو منجل ) ليدون الحسكم ، وفى أقصى الحين تربض « الملتهـة » بشكلها المفترس تنتظر النهام الروح إذا صدر الحسكم بأنها ظالة . و المي يسار الميزان يفف « شاى » ( الفدر ) ووراءه إلهنا الولادة . وإلى اليسار من أسفل نرى « آنى » وزوجته يدخلان فى خشوع ، ويحدق « آفى » بنظره إلى قلبه وقد وضع فى كفة الميزان اليسرى لموازنته فى الكفة المجنى بالريشة ، النى هى رمنم الحق أو العدالة . وفوق الميزان كتابة مى صلوات «آنى » يرجو فيها فلبه ألا يخونه ، وفى أعلى الصورة صف من الآلهة الفدامى يشهدون المحاكمة .

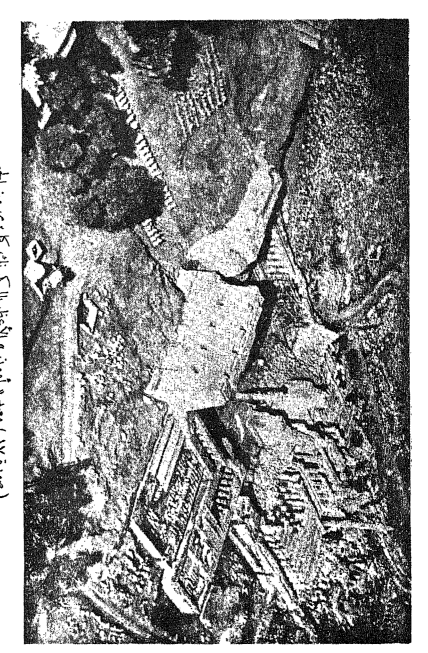


( صورة ١٥ ) تابع منظر المحاكمة: المتوفى يقاد بعد تبرئته للمثول أمام « أوزير » وهو فى كرسى القضاء أثبتت محاكمة الميزان ( المبينة فى الصورة السابقة ) عدم إدانة المتوفى . ونرى « آنى » فى الصورة مرتين : الأولى وهو يقوده « حوريس ؛ إبن « أوزير » إلى حضرة الإله الأعظم ، وفى المرة الثانية تراه راكما أمام عرش « أوزير » إجلالا للاله . ولأن « أوزير » هو إله الحضر نرى حسمه هنا ملونا باللون الأخضر الزاهى ويجلس فى كشك أخضر ؟ ولأنه إله قدمات نراه ممثلا فى شكل موميا ، وتقف خلفه « إزيس ،



( صورة ١٦ ) توت عنج أسون وزوجته الملسكة في إحدى حجرات قصره

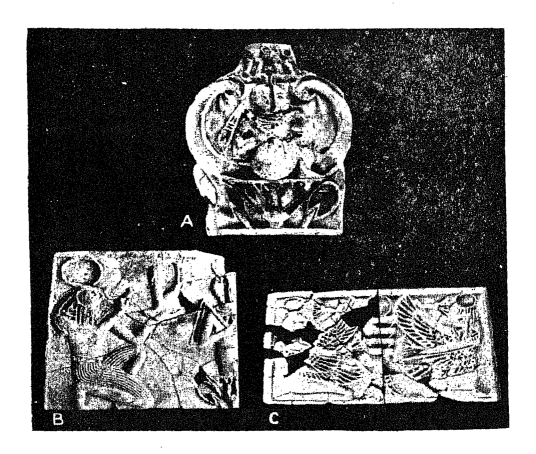
الملك الشاب وقد جلس في استرخاء جلسة خالية من كل كلفة ، مخالفا بذلك كل النقاليد المرعية في الصور الملكية وضاربا مثلا المنحر و الذي أتت به ثورة « أتون » في الغن ، وزوجته الملكة ( ابنة إخاتون الثالثه ) التي بغلب عليها مظهر الفتاة الصغيرة تمبل نحوه في رشاقة إلى الأمام ، وقد أمكت بإحدى يديها إناء عطور صغير ، وبيدها الأخرى تصلح وضع عقد رقبه المزركش أو تعطره — فهو منظر العلائق الشخصية عبرت غنه الصورة تفصيلا وإجمالا في رشاقة وإبداع . وفي أعلى الصورة نرى رمز معبود إخاتون — قرس الشمس — وقد ظهرت أشعته منتهية بأيد بشرية ، وذلك رمتر جديد يظهر التحرير الذي أتت به ثورة أنون في شئون الدين . وأرضية الصورة صفحة سميكة من الذهب ، أبرزت عليها الملابس بالفضة وأجزاء الجسم بالوجاج المائل إلى الحرة ، أما الحلية التفصيلية أبرزت عليها الملابس بالفضة وأجزاء الجسم بالوجاج المائل إلى الحرة ، أما الحلية التفصيلية وائم كان في وقته غاية في التلألؤ ، وقد خف سطوعه الآن بمضى العصور . والصورة منواة عن ظهر كرسي عثر عليه في قبر تون عنح أمون .



( صورة ١٧ ) معبد « أمون » الأعظم بالسكرنك كما يرى من الجو يرجع آثاريخ المؤسسات الأولى لهذا المعبد إلى الفرن العشرين ق . م . على الأقل . وابتداء من عهد الملوك الأوائل في الماهلية ( الفرن السادس عشر ق . م . ) جرى ملوك مصر على إحداث شيء من الزيادة في مبانيه أو تجميله .

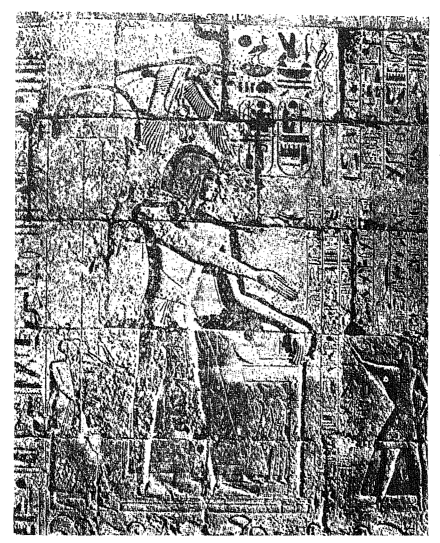
nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

#### Uploaded by Samy Salah



( صورة ١٨ ) نقوش بارزة على العاج تمثل بعض الآلهة المصرية من قصر الملوك العبرانيين عدينة « سامرة »

وهى عبارة عن بعض النقوش الزخرفية المطعمة التي حلى بها بعض الأثاث بقصر ملوك الشهال العبرانيين (حوالى ٥٠٠ — ٧٥٠ ق . م . ) وهى مثل من البذخ الملسكى الذى نهى عنه الأنبياء العبرانيون . فالشكل A يمثل الطفل «حور » عند ظهوره من زهرة السوسن . والشكل B يمثل إله الشمس برأس صقر . وعلى رأسه قرص الشمس ، وهو يقدم لإلهة العدالة « ماعت » الجالسة أحد أشكال « شمس العدالة » . والشكل C يمثل الإلهتين « إذيس » و « نفتيس » ( المجنحتين ) تحميان رمز « أوزير »



( صورة ١٩ ) في ظل الجناحين

هذه الرسوم البارزة على أحد جدران معبد « مدينة هابو » بالأقصر تمثل إله الشمس فى صورة مقر يجمى جناحيه المبسوطتين فوق رأس « رمسيس الثالث » آخر ملك عظيم فى العاهلية المسرية القديمة وهو مخاطب وزيره الأول وغيره من رجال حكومته . وقد رأينا مثل هذه الحماية من الصقر الشمسى ممثلة فوق راس « خفرع » قبل ذلك بأكثر من ١٦ قرنا ( صوره ٩ ) . وقد ورد ذكر هذه الحماية الإلهبة ( ظل الجناحين ) فى المزامير ( العبرانية ) أربع ممات ( المزامير العبرانية )





المعرفة حق لكل مواطن وليس للمعرفة سقف ولاحدود ولاموعد تبدأ عنده أو تنتهى إليه. هكذا تواصل مكتبة الأسرة عامها السادس وتستمر في تقديم أزهار المعرفة للجميع للطفل للشاب للأسرة كلها. تتجربة مصرية خالصة يعم فيضها ويشع نورها عبر الدنيا ويشهد لها المعالم بالخصوصية ومازال الحلم يخطو ويكبر ويتعاظم ومازلت أحلم بكتاب لكل مواطن ومكتبة لكل أسرة... وأنى لأرى ثمار هذه التجربة يانعة مزدهرة تشهد بأن مصركانت ومازالت وستظل وطن الفكر المتحرر والفن المبدع والحضارة المتجددة.

م وزار مبلك

